الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي و البحث العلمي جامعة أدرار (أحمد درارية) كلية العلوم الاجتماعية و العلوم الإسلامية قسم الشريعة

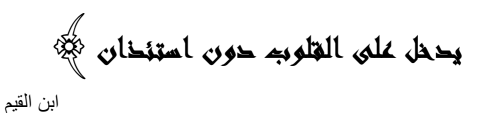


مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في العلوم الإسلامية تخصص: الفقه و أصوله

إشراف الأستاذ: د: يحي عز الدين إعداد الطالب: مسعودي عبد القادر

السنة الجامعية : 1431 – 1432 2010 – 2009





هن أسراب انحطاط الفقه وتخلفه





الطاهر بن عاشور

# 

من أعماق أعماق القلب، أهدي هذا العمل المتواضع إلى:

- من رضي بالذل من أجل عزتي ...

أبي رحمه الله.

- من تكبدت المشاق من أجل راحتي ...

أميى رحمما الله.

- من أنار بنصيعته درب حياتي ...

شيدي العاج الحالع.

- من زمارت من رجر غاممه ...

أساتذتي.

- من شار كوني مقاعد الدراسة ...

إخواني الطلبة.

إلى كل من يتوسم في شريعة الله الخلاص ويعمل على ثغور ما بإخلاص

# كُلُّ الْحُورُ فِي الْحُرِيقِ فَي الْحُرِيقِ الْحُرِيقِ الْحُرِيقِ الْحُرِيقِ الْحُرَاقِ الْحُرَاقِ الْحُرَاقِ

# أتقدم بالشكر المزيل:إلى

كل من أعاني على إنجاز هذا العمل، أستاذاً أو طالباً أو صديق عمل، خاصة أستاخي الذي لم خاصة أستاخي الذي لم يخل علينا بشيء من علمه.

كما أتوجه بالشكر التام لأحي **الأستاذ رمضان** الذي وكلت إليه مراجعة هذا العمل فَلَبَّى طلبي، رغم ضيق وقته وانشغاله بكتابة تحرير رسالة الماجستير في الأدب العربي.

كما أسطر شكراً، خاصاً خالصاً، بماء الذهب لذاك الذي لم يألو جهداً في إعانتي على كتابة و تنظيم و إخراج هذه المذكرة في حُلَّتها القشيبة، فولان صديق، فله كل الثناء بجميع أوصافه و أصنافه.

والشكر الموفور لطلاب العلم كيف ما كانوا:

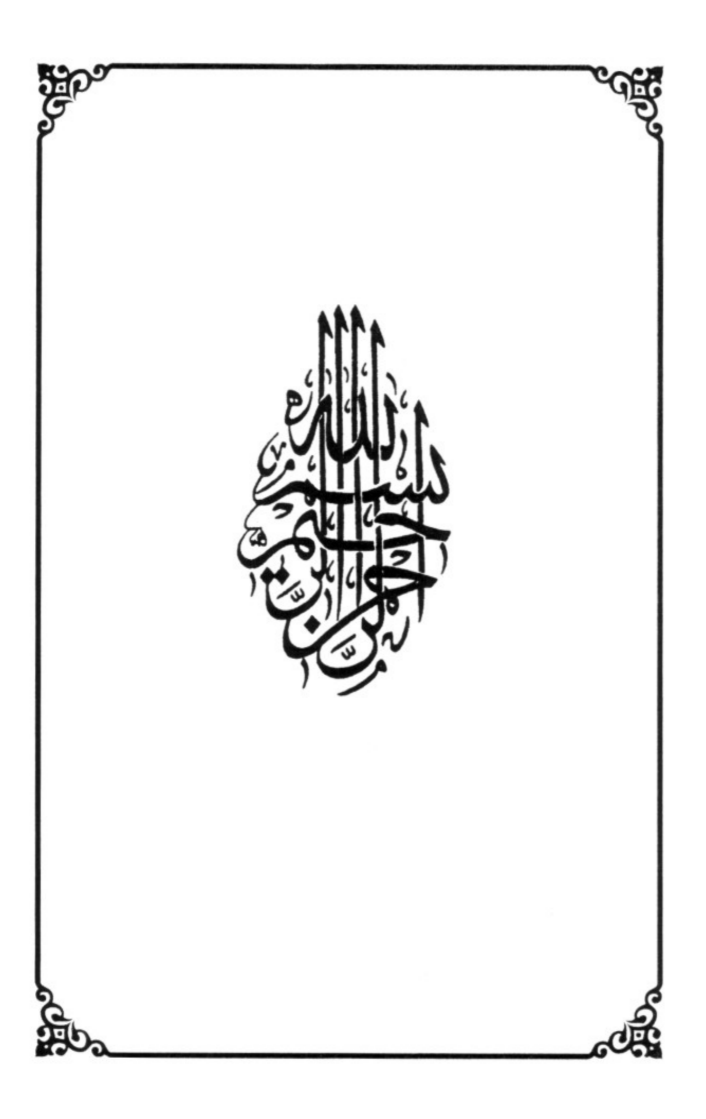
علماء.

متعلمين.

جلساء.

محبينن.





إن الشريعة الإسلامية وما تضمنته من أحكام، تحمل بين ثناياها سعادة الإنسان جميعاً، تنظر إليه على أنه كائن مُكرَّم سُخِرت له جميع المخلوقات، ليحقق بها مقاصد الله التي لأجلها خَلَق الخَلْق، من حيث إقامةُ الشريعة؛ أي عبادة الله وتوحيده ،وتسخيرُ الكون واستغلاله تحت مَهَمة الاستخلاف كما قال تعالى: الله هُو أَنشَأ كُمْ مِّنَ ٱلأَرْضِ وَاستَعْمَرَكُمْ فِيها فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّ قَرِيبٌ مُجِيبٌ الله على: الله هود: ١١.

والله سبحانه و تعالى ميز الإنسان بالعقل، وأناط بهذه الأداة من عاليات التكاليف، بحسب ما أراده الله لهذا الإنسان من علو الشأن في الدنيا والسمو عن جاذبية الطين اليي خُلق منها ،و الفَوْز المأمول المُعَد له في دار السرور، لأجل ذلك لم يَحْصر الله الإنسان في دائرة الثبات، بل جعل له ضوابط وقواعد كالمنارات، وأصول كالأساس للبنايات، تُبْني على هذه القواعد فروع الحياة المتحركات المتغيرات، بحسب الزمان والمكان والنفوس.

و أمام هذه الضوابط الواضحات و العلامات الهاديات، لا زال يَشْكُل على الإنسان تمييز الخبيث من الطيب لِعُروض الالتباس في الحوادث المُعَاشات، أو لقصور فَهـم أو قلـة إدراك في عقل من عايش تلك النازلات، فيختلط عليه الترتيب، فلا يستطيع التمييـز بـين

الأولويات التي تقدم والثانويات التي تؤخر، فتضطرب العقول وتزل الأقدام في تقديم ما حَقه التقديم وتأخير ما حَقه التأخير .

واقتضت حكمة الله لبقاء إرادته في واقع الوجود أن ينبري لفهم نصوص الكتاب والسنة علماء أجلاء كلاهم بالعناية والاصطفاء، إذْ هم ورثة الأنبياء، فنظروا في نصوص القرآن و التمسوا في أقوال الرسول وأفعاله و تقريراته ما يدلهم على فهم المقصود من تصرفاته، واستقرءوا من كل ذلك ما يوحي بأن الله تعالى لم يضع الأشياء موضعاً واحداً ولم يزلها بميزان واحد حيث نجد بين الأمور من التفاوت ما يدعونا لتفويت هذا بفعل هذا وحلب هذا بدرء ذاك. فما طلب منا تحصيله طلباً يفيد الجزم فهو الضروريات ،وما دونه دائر بين ما هو حاجي أو تحسيني وهذه هي أقسام مصالح الخلق التي يتعلق بها قوام الأمة أفراداً وجماعات.

أما الضروري فهو الذي يحصل بفواته الضرر الكبير والضيق الشديد، الذي لا تستقيم معه حياة ولا تتحقق بفواته المصالح التي جاءت الشريعة لحفظها ورعايتها وجلبها في العاجل والآجل والقريب والبعيد .

# الإشكال

ذهب أكثر الأصوليين إلى حصر الضروريات في خمس هي: الدين والنفس والعقل والنسل والمال، وزاد بعضهم العرش، غير أن هذه الكليات ليست على وزان واحد ولا على رتبة واحدة — وهذه طبيعة الأشياء، و أطلقوا عليها عدة مصطلحات، فسموها تارة المقاصد الضرورية و مرة المصالح الضرورية، و بغض النظر عن اختلافهم في تسميتها، فمكمن الإشكال يرجع إلى تعارض هذه الكليات فيما بينها، كلها أو بعضها، فأيّها يقدم عند تعارضها؟، وهل هناك ضابط يميز رتبها أم أنه لا مزية لأيّ منها على الآخر؟، وبالتالي: التقديم والتأخير مرده إلى نفس كل شخص تبعاً لأحواله وأهوائه ونزواته أم أن هناك ضوابط لحل هذا الإشكال؟.

عندئذ نسأل: هل للاختلاف العلماء في ترتيب الضروريات أثر في الفروع الفقهية و هل يمكن وضع بناء ترتيبي لهذه الكليات؟!، من شأنه يقلل الخلافات الفقهية، و يفضي إلى وضع اتفاق مبدئي حول تحديد الأوليات، منه يَسهل على الفقيه تسكين

المصالح في مجالاتها الثلاثة الضروريات والحاجيات والتحسينات ، كما يُعفي الفقيه الناظر من تعب الموازنة بين مصالح الدين أو النفس أو غيرهما لأجل ترجيح هذا أو ذاك.

بأسلوب آخر: نظراً للعلاقة بين المقاصد الضرورية والأحكام الفقهية، علاقة العلة بالمعلول، و كون الشريعة و أحكامها معللة بمصالح و مقاصد وضعت لأجلها، فهل للإختلاف في ترتيبها أثر على الفروع الفقهية؟.

#### الأهمىة:

الإجابة عن هذا الإشكال لها أهمية كبيرة، وفائدة جليلة داخل ساحة الاجتهاد الفقهي؛ لما يترتب عن هذه الكليات فيما بينها من أثر على الأحكام الفقهية، بل وعلى الفتاوى الدينية التي تجيب على إشكالات الناس وتساؤلاتهم ،حيث يؤدي الخطأ في توصيف الواقعة أو نقلها من إطارها إلى غيره، إلى مفسدة عظيمة تضاهي فتنة أو مفسدة تعطيل الضروري نفسه، لأجل ذلك كان البحث في ضبط مفهوم الضروريات الخمس من حيث الاصطلاح والعدد والترتيب أثر كبير في فهم العلاقة بين علمي المقاصد والفقه بوجه عام وبين الفروع الفقهية بوجه الضروريات الخمس - على اعتبار ألها لب المقاصد و أساسه - وبين الفروع الفقهية بوجه خاص. فإن قلنا بأن المقاصد الكلية الضرورية مرتبة، فما هو الترتيب الذي يمكن الاهتداء به - عند تعارض مصالح الدين مع مصالح الذي النفس أو تعارض مصالح المال مع مصالح الدين - إلى ترجيح أحدهما على الآخر، مثال ذلك:

إذا خاف شخص ما على ماله من السرقة، فحراستُه لماله مصلحة، لكن إذا تعارضت هذه المصلحة مع ترك الصلاة في وقتها ثم قضائها فيما بعد!! أيهما يقدم؟، فإن قلنا بالترتيب وجعلنا الدين أولاً، فترك الحراسة لأجل الصلاة مقدمٌ لأن حفظ الدين أهم. وإن قلنا بعدم الترتيب، كانت حراسة المال مقدمة لأن ضرورة حفظ المال أولى، وعليه فإن البحث في هذا الموضوع مهم وحساس لِمَالَهُ من الصِّلة بالفقه النظري والواقع العملى.

# أسبـــاب اختيـــار المـــوضـــوع:

سبب اختياري لهذا الموضوع يرجع إلى سببين:سبب أساسي و الآخر ثانوي،

فأما الأساسي فهو سبب علمي ويتعلق بموضوع الضروريات الخمس نفسها، فهي تفتقر إلى دراسة خاصة محيطة بجميع جوانبها، إذ لم ينل هذا الموضوع حقه من الدراسة لا قديماً و

لا حديثاً، فالقدامى درسوه على هامش مباحث أصولية كمبحث القياس، خاصة مسالك العلة باب مسلك المناسبة، وفي مبحث الأدلة الموهومة خاصة الاستصلاح أو المصالح المرسلة و في مبحث التعارض و الترجيح. أما معاصرونا فهم كذلك لم يهتموا بالموضوع درساً وتحليلاً وتحقيقاً، أقصى ما فعلوه ألهم وسعوا وفصلوا ما أجمله القدماء. عدا قلة منهم حاولوا التحقيق في ما اختلف فيه القدماء مبرزين وجهة نظرهم. و إلى اليوم ما زال هذا الموضوع في حاجة إلى بسط أوفى، فأحببت أن أسهم في هذا الموضوع بهذا البحث المتواضع مفرداً إياه بهذا العنوان المختار.

أما السبب الثانوي، فدوافعه عديدة:

منها ما يتعلق بشريعتنا التي تواجه تحديات داخلية وخارجية!

فأما الخارجية فتتمثل في تكالب أعداء الإسلام على أمة الإسلام، حيث أشهروا أسلحتهم المادية والمعنوية لأجل التشكيك في قدرة شريعتنا على مواكبة العصر والإجابة عن أسئلة العصر الحديث؛ القانونية منها والإدارية و الاقتصادية و العلمية، واتهامها بالعقم عن إيجاد البديل. يصفونها بالجمود والانجباس وانحشارها في خانة الميتافيزيقيا المثالية الغيبية، كأن لا علاقة لها بواقع الناس ومعاشهم. فالإجابة الشافية عن هذا الموضوع من شأنها تبطل زعمهم وترد كيدهم.

وأما الداخلية، فالاضطراب الحاصل بين كثير من اتباع الشريعة الإسلامية في فهم أحكامها، واختلافهم في عصرنا في كيفية تطبيقها والرجوع إليها، فمنهم الآخذ بحرفية النصوص وقوالبها، ومنهم الغارق في قراءة ما بين سطور نصوص أدلتها، فتاه أمْرُ الشريعة بين غال ينظر في رسم الحروف ومُتَأُول يُفتش عن المعاني الشرعية بين خبايا السطور، وجاهل ظنَّ بالشريعة عقماً لا تتخطى به الشعائر والطقوس.

ولَمَّا رأيتُ هذا الحال، وقرأت ما كتبه فقهاؤنا الأجلاء، وكيف ألهم حكَّمُوا النصوص بالقواعد والضوابط، و بنوا الفروع على الأصول، فما أعوزهم تَغَيُّر الزمان ولا المكان ولا الحال، عن استنباط الأحكام، فبجهدهم استنطقوا نصوص الشريعة فبيَّنُوا المعالم ووضعوا الضوابط وقعَّدوا القواعد. كما ألهم اعتصموا في اجتهاداتهم بمقاصد الشريعة الإسلامية، فما اختل ميزان الفقه الفروعي في عصرهم كما اختل في زماننا هذا.

و من الأسباب ما يتعلق بواقع الأمة الإسلامية المُحزن والمرري؛ المتمشل في الهرج الفكري الذي تعيشه الأمة الإسلامية اليوم من الاختلاف في تنصيب الأولويات ومعرفة السابقات من المتأخرات، كلِّ ينادي بجلب المصالح ودرء المفاسد، لكن معالم تتريل المصالح في أماكنها والمفاسد في مواقعها ليس على نسق واحد، والكل ينادي بالضرورة ويحذر من خطر التباسها بغيرها، وخطر تفويتها، فقعدت بالناس السبل، وكل واحد يحسب أنه أهدى من غيره، مردُّ كل ذلك إلى غياب الفقه الواعي و النظر المقصدي المبني على الفهم الدقيق لمقاصد الشرع وخاصة المقاصد الضرورية و مراتبها. لذا رأيتُ من صميم البحث أن أعالج فكرة ترتيب الكليات مبرزاً حقيقة هذا الخلاف، وهل لذلك من أثر على الأحكام الفقهية.

وآخر الأسباب: هو ما سمعته من عموم الناس: قـولهم باضـطراب أحكام الشـريعة الإسلامية؛ أي: تغير الفتوى بين هذا المفتي أو ذاك، خاصة فتـاوى القنـوات الفضـائية في عصرنا، حيث أن الأحكام والفتاوى تتغير على ألسنة المفتين في القضية الواحدة. فعلمت أن قولهم ذاك، راجع لجهلهم بقواعد الاستنباط وضوابطه، وأن فهمهم هذا راجع إلى قصـور فهمهم و عدم إدراكهم أن للشريعة أصولاً وفروعاً، و أن الفروع تبنى على الأصول.

لهذا و ذاك اخترت هذا الموضوع لأبين أن مدى فهمنا لشريعتنا وضبطنا لأدوات البحث فيها، يجعلنا ندرك سبب تَغَيُّر الفتوى و ضوابط ترجيح المصالح و المفاسد والأثرالذي يحدثه الاختلاف في ترتيب المقاصد الضرورية .

### الدراسات السابقة:

بعد المطالعة و البحث - بمختلف الوسائل المتاحة - لم أجد مؤلفاً خاصاً تناول هذا البحث كبحث مستقل، لا قديماً و لا حديثاً، لكن المُطَّلع على المؤلفات الأصولية القديمة بوجه خاص، يلاحظ أن فقهاءنا القدامي تحدثوا عن الضروريات الخمس في مواضع من كتبهم خاصة الأصولية منها ،وذلك في ثلاث مواضع.

- 1- في كتاب القياس عند حديثهم عن مسالك العلة تحت مسلك المناسبة.
- 2- في كتاب الأدلة المختلف فيها عند حديثهم عن المصالح المرسلة وتقسيماتها.

3- في باب التعارض والترجيح عند كلامهم عن الترجيحات المعنوية أو ترجيح العلل في مبحث التعارض و الترجيح.

لكنهم لم يفصلوا القول في الكليات الخمس تعداداً و ترتيباً وأثراً، وإنما كانت لهم وقفات سريعة دَوَّنُوا خلالها المقاصد الضرورية الخمسة وهي الدين والنفس والعقل و النسل والمال، مبرزين تقدم المصالح الدينية على الأربعة الباقية. والنفس على الثلاثة الأخرى، دون تبيانٍ لمعايير التقديم والتأخير.

أما في العصر الحاضر، مع ظهور التأليف وتحقيق المخطوطات، وطبع كتاب الموافقات للشاطبي ، والفروق للقرافي، ومصالح الأحكام للعز بن عبد السلام – طفق الباحثون الغيورون عن هذا الدين، يكتبون ويؤلفون، وقد حَضيَ موضوع المقاصد بالدراسة العميقة والبحث الوفير، لكن موضوع الضروريات الخمس، لم يكن له في كتبهم إلا الترر القليل، فلم يُؤلِّفوا في ذلك كتاباً خاصاً أو مؤلفاً في هذا الموضوع ، وما قرأت حتى الآن لا يعدو أن يكون دراسة جانبية داخل الدراسة العامة للمقاصد. وإن كان بعضهم وسَسع الدراسة عنها و لم يحط بجوانبها، أمثال:

\* الدكتور محمد اليوبي في كتابه مقاصد الشريعة الإسلامية، وملخص ما أورده عنها يتمحور حول النقاط التالية:

- تحدث عن الضروريات الخمس باسطاً القول بما تحفظ به وجوداً و عدماً.
  - تحدث عن الاختلاف في ترتيبها محدداً اختلافهم في ثلاث عناصر هي:
- \* تقديم الدين على غيره من الضروريات مرجحاً الرأي القائل بتقديم الدين.
- \* الترتيب بين النسل والعقل و لم يبد ترجيحاً لكن ايراده لكلام التفتازاني يشعر بأنه اختياره غير المعلن.
- \* الترتيب بين العرض والمال خاتماً هذا المطلب برأي الشوكاني الذي يرى أن من العرض ما يكون أعلى من المال ومنه ما هو دونه، ولعله اختياره.
- \* منهم كذلك الدكتور جمال الدين عطية حيث أعطى لهذا الموضوع صبغة بحثية مطولة في كتابه نحو تفعيل مقاصد الشريعة الإسلامية و الذي أعتبرُه أفضل دراسة لهذا الموضوع حيث تتبع أقوال العلماء في ترتيب الكليات، بدءاً من الغزالي إلى يوسف حامد العالم

المعاصر، كما ناقش مبررات تقديم الدين على النفس والمال على النسل، وحتم بحثه بذكر الأنظمة الثلاثة لترتيب الأولويات:

- نظام يدعوا إلى التعامل مع الترتيب تعامل جواري لا يستقل ضروري عن آخر كالكتلـة المتراصة .
- نظام يدعو لاعتبار الدوائر، حيث كل دائرة من الأولويات تتقاطع مع السابقة عنها واللاحقة لها .
  - نظام على شكل هرمي يبدأ من قاعدة عريضة ليبدأ في التضايق .
- \* كما عالج هذا الموضوع الدكتور أحمد الريسوني في كتابة نظرية المقاصد عن الشاطبي، الله أنه لم يكلف نفسه عنت تقصي أمر الضروريات الخمس لأن الكتاب كان وقفاً لنظرية الشاطبي، لكنه لَمَّا انتهى من عرض نظرية الشاطبي عن الضروريات، لَمَّح إلى أها إشكالية تحتاج إلى بحث وتنقيب و أن مسألتي الحصر والترتيب مسألتان اجتهاديتان يمكن إعادة النظر فيهما.

و إلى جانب أبحاث هؤلاء الثلاثة صدرت كثير من الأبحاث المعاصرة والرسائل الجامعية تحدثت عن الضروريات الخمس.

منها رسالة دكتوراه بعنوان (ميزان الترجيح في المصالح و المفاسد المتعارضة مع تطبيقات فقهية معاصرة) للطالب يونس محيي الدين فايز الأسطل، إشراف الدكتور غلب محمد الصوّا من جامعة الأردنية وقد عثرت عليها بعد طباعة المذكرة للمناقشة، ملخص ما فيها أنه أورد جملة من القواعد المقاصد الضرورية (كل القواعد المذكورة هي القواعد الفقهية الكبرى المعروفة) كما ذكر أمثلة متنوعة ما كان منها يدخل تحت تعارض كلي مع كلبي ليس فيه جديد بل أعاد ما ذكره القدامي في كتبهم الأصولية.

ويبقى ما كتبه اليوبي وعطية والريسوني - فيما أعلم- أفضل ما قرأت وعليه اعتمدت.

والخلاصة: أن كل مَن تطرق لهذا الموضوع دعا إلى ضرورة فتح هذا الملف ومعالجته معالجة دقيقة لما فيه من الصعوبة مالا يخفى؛ لاتصاله كما قلت، بالفقه وأحكامه ومعاش الناس وواقعهم.

#### الصعوب\_\_\_ات:

1- كما لا يخفى على من له علم بعلم المقاصد، أن هذا الموضوع من الموضوعات الصعبة، و الموضوعة على بساط البحث، لم ينل حظه من البحث و الدراسة، هذا يعيني أن ولوج هذا البحث يحتاج إلى مطالعة ودراسة وتحليل لمختلف كتب الأصول والفقه و المقاصد، لأن الموضوع له علاقة بثلاثة علوم؛ علم الأصول و الفقه والمقاصد، إضافة إلى ذلك اتصاله بواقع الحياة والسلوك.

2- لم يؤلف في هذا الموضوع مؤلف خاص لا قديما و لا حديثا، هذا يعني صعوبة جمع أشتاته، ولَمِّ متفرقاته، بل وغربلتها و فرز أقرب الآراء إلى الحق، مهمة صعبة.

ورغم ذلك فإني سألج هذا الموضوع وأخوض غماره، ولست مدعياً أني سأصل إلى نتيجة حاسمة تَقَرُّ بها أعين المقصديين، بل حسبي أن أبدأ هذا الموضوع بالبحث استقلالاً، لأسوق من الإشكالات العويصات ما أثير به اهتمام الباحثين الجُدد، فأكون سببا في تفتيق المواهب الناشئة. أو أثير به الأفكار الكامنة في عقول الباحثين الفطاحلة. ولعلي أصل إلى ما لم يصل إليه غيري أو عسى، فأكون بهذا البحث قد وضعت نقطة الانطلاقة لتصحيح مسار البحث في الضروريات، وإن لم يكن شيء من ذلك، فيكفيني من ذاك المشاركة. و لأجل ذلك اتخذت من دوافعي حافزاً يدفعني، ومن توكلي على الله باعث يرشدني.

## المنه ج:

وقد رأيت أن أجعل المنهج التحليلي منهجاً لي في بحث هذا الموضوع لأنه الأنسب للدراسة، حيث تقتضي تتبع أقوال السابقين ومعرفة آراء المتأخرين مع مناقشتها وتحليلها لبيان ما يمكن أن تُسفر عنه من نتائج تبين مدى ما وصكت إليه جهودهم في هذا الموضوع، ومدى صدقها قرباً وبعداً من عموم مقاصد الشريعة الإسلامية، وهل ما وصلوا إليه يفي بالغرض أم يحتاج إلى مزيد بحث.

كما أين سألتزم بما تقتضيه قواعد العلم وقوانين البحوث الأكاديمية، حيث:

- سأنسب كل قول إلى قائله كما أُعَرف بالعلماء أو الأسماء المذكورة في البحث عدا الصحابة الكرام و رواة الحديث و العلماء المعاصرين الذين هم على قيد الحياة.

- أُخرج الأحاديث من أصولها، مكتفياً بما أخرجه البخاري ومسلم أو بما تفرد به أحدهما، فإن لم يكن فيهما خرجته من غيرهما مع ذكر درجته.
  - أذكر رقم الآية و اسم السورة بجانب الآية؛ حتى لا أُثقل الهامش بالتهميشات.
- اعتمد على الكتب التي لها صلة بالموضوع خاصة، الشاطبي في كتابه الموافقات، وقواعد الأحكام للعز و الفروق للقرافي، أما كتب المعاصرين فهي كثيرة لها في بحثنا نصيب .

هذا، وقد اتخذت خطة أحسبها قد استوفت زوايا هذا الموضوع، مجمل ما فيها من الفصول ثلاثة، تحت كل فصل مبحثان، وتحت كل مبحث مطلبان.

# **خالخصل الأول** تحدثت فيه عن مخموم المصروريات وبيان محدما خفي المبحث الأول تناولت مخموم المحروريات المحمس وبيان مصطلحاتما وفيه مطلبان:

الأول: الحديث في عن تعريض المقاحد الخرورية وفيه فرعان:

الفرع الأول، أوضح فيه مصطلح المقاصد لغة و اصطلاحا وعلاقة المقاصد بالمصالح والفرق بين المقاصد و المصالح

الفرع الثاني، أناقش فيه مصطلح الضرورة من حيث تعريفه لغة و اصطلاحا وتعريف المقاصد الضرورية ونظرة حول تعريف الشاطبي.

أما المطلب الثاني ففي بيان المصطلعات خاب الصلة بالمقاصد الضرورية وفيه أربع فروع:

الأول: عن مصطلح المصلحة لغة واصطلاحا.

و الثاني: عن مصطلح المناسبة أو المناسب الضروري مع إبراز العلاقة بين المناسبة والمصلحة.

الثالث: عن مصطلح الأصول الضرورية.

الرابع: عن مصطلح الكليات الضرورية لغة واصطلاحا مع ذكر وجهة نظري في تحديد المصطلح.

والمهمه الثاني فصلت القول فيه عن بيان عدد الضروريات وإشكالية محرما و هو مطلبان كذلك:

المطلب الأول: عن الخروريات عند القدامي. القدامي وفيه أربع فروع الأول: عن عدد الضروريات عند القدامي.

والثاني: عن الاختلاف في تسمية الضروريات مبينا علاقة النسل بالنسب

وكذا الاختلاف في ضروري العرض مع أدلة اعتبار العرض ضروريا سادسا و الرد عليه.

الثالث: عن الضروريات عند القدامي مربوطة بالحدود.

أما المطلب الثاني فعن عدد الضروريات عند المعاصرين وفيه ثلاث فروع: الأول: بخصوص رأي المعاصرين في عدد الضروريات.

والثاني: الإضافات المقاصدية للمعاصرين (ضروري العدل والحرية وحفظ الكون وحفظ الجسد)

والثالث: عرضت فيه المقاصد برؤية جديدة لبعض علماء عصرنا أمثال طه جابر العلواني وجمال الدين عطية وطه عبد الرحمن.

أما الرابع: ناقشت فيه أدلة بعض المعاصرين على خماسية المقاصد.

أما النحل الثاني فالحديث فيه عن ترتيب الخروريات بين القحامي و المعاصرين وفيه مبحثان:

المهم الأول: عن ترتيب الخروريات عند القدامي وهو مطلبان:

المطلب الأول: حقق فيه آراء القدامي في ترتيب الضروريات حيث بينت مواضع اختلافهم في أربعة فروع.

الأول: في تقديم الدين على النفس.

والثاني: في الخلاف في النسل و العقل.

والثالث: حول تأخير النسل عن المال.

أما الرابع: فعن تقديم الكل على الدينية.

أما المطلب الثاني فالحديث فيه عن تبريرات تبرير العروريات عن المحلب العروريات عن المحلب المحلب التعروريات المحديث فيه عن المحديث في المحديث في المحديث في المحديث في المحديث في المحديث في المحديث المحديث في المحديث المحديث المحديث في المحديث المحدي

الأول: تكلمت فيه عن الآمدي و مبررات ترتيبه.

والثاني: سقت فيه تبرير غير الآمدي.

والثالث :عن معيار ترتيب الضروريات وهو معياران.

- المعيار القائم على الوجود التعبدي للإنسان.

- المعيار القائم على الوجود الذاتي للإنسان.

أما المهدي الثاني فنصحته لترتيب الضروريات عند المعاصرين وتبريراتهم ولتوضيح ذلك جعلت مطلبان.

المطلب الأول في ترتيب المعادرين وتبريراته وهو فروع ثلاث.

الأول: عن ترتيب القائلين بالحصر

والثاني: عن رأي الشيخ على جمعة

والثالث: حول المعيار المعتمد في الترتيب عند المعاصرين

أما المطلب الثاني فهو محاولة لفهم إشكالية الترتيب عند تنعيل المخاحد الخرورية عند العلماء، وهو في ثلاث فروع.

الأول: قراءة ففي فهم العز الإشكالية الأولويات في ترتيب المقاصد.

والثاني: قراءة ففي فهم الشاطبي لهذه الإشكالية.

والثالث: رأي المعاصرون ففي فهم إشكالية الأولويات

أما الفحل الثالث والأخير فقد أشرت فيه إلى أثر الاختلاف في ترتيب المقاحد المرورية على الفروع الفقمية وفيه مبحثان.

بخصوص المبحث الأول فهو تحقيق عن المقاصد الضرورية بين التخييق و التوسيع وفيه مطلبان.

المطلب الأول عن المقاحد الضرورية حدائه موقعما في البناء المقاحدي وفيه فرعان.

الأول: بينت فيه واقع المقاصد بين التضييق و التوسيع .

والثاني: موقع المقاصد الضرورية داخل البناء المقاصدي

أما المطلب الثاني فقد بسطت القول فيه عن علاقة الأمكاء الشرعية بالمحالم الخرورية موضحا أنواع معايير ربط الأحكام بالمقاصد كل ذلك في فرع ثلاثة.

الأول: مع العز ومعيارا ربط الأحكام بالمقاصد (الشكلي الموضوعي) مبينا سبب استعمال العز للمعيارين و آليات الآخذ بالمعيار الموضوعي عنده. الثاني: مع الشاطبي و معيار معرفة المقاصد و الأحكام وتغليبه المعيار الموضوعي مع ذكر آليات الآخذ بالمعيار الموضوعي عند الشاطبي. الثالث: ذكرت فيه رأي (القرافي ومصطفى زيد ونور الدين الخادمي) في كيفية معرفة الأحكام و المصالح

أما المبحث الثاني فهو عبارة عن نماخج تطبيقية لأثر الاختلاف وفيه مطلبان

المطلب الأول عن جوانب أثر الاختلاف في ترتيب المقاحد على الفروع الفقمية وفيه ثلاث فروع

الأول: كون المقاصد الضرورية مؤكدة للحكم

الثاني: كون المقاصد الضرورية مقررة للحكم

الثالث: كون المقاصد الضرورية مرجحة للأحكام المتعارضة مثلا لذلك

(إخراج القيمة بدل العين في الزكاة ومسألة زكاة الخضروات)

أما المطلب الثالث فهو تفصيل لمسائل تطبيقية توضح أثر الله تلانم في

ترتيب المقاحد الضرورية على الفروع الفقمية.وقسمته إلى مطلبين

الأول: عبارة عن مسائل من الفقه القديم عالجت فيه أربع مسائل، هي: مسألة التترس. ومسألة التولي يوم الزحف. وأكل مال الغير في حالة الاضطرار. والإكراه على الزنا.

والثاني: ناقشت فيه مسائل من الفقه المعاصر، هي:

مسألة حكم الإجهاض للمغتصبة.والرتق العذري لمن اغتصبت.ومسألة قتل الرحمة من وجهة النظر المقاصدي.

وأسأل الله التوفيق و السداد في كل خير ولكل خير. آمين



# و أخيراً أقول:

سامح أخاك إذا خَلَطُ وتَجَاف عن تعنيفـــــه واعلــــم إن طلبــــت ولو انتقدت بني الزمــــان م\_ن ذا الذي ما ساء قط ومن ذا له الحسني فقط غيـــر نبيـنا الــــذي

منه الإصابة بالغَلَــط إن زاغ يوماً أو قَسَط مهذباً رمت الشطط وجدت أكثرهم سَقَــط عليه جبريل هَبَــط

# الكمال شه وحده

( إنى رأيت أنه لا يكتب إنسان كتاباً في يومه إلا قال في غده: لو غُيِّر هذا لكان أحسنَ، ولو زيد هذا لكان يُسْتَحسنن، ولو قدِّم هذا لكان أفضلَ، ولو ثرك هذا لكان أجملَ، وهذا من أعظم العبر...وهو دليلٌ على استيلاء النقص على كافة البشر.)

العماد الأصفهاني.



# 

الأسدة والأوام عالم المرابع عالم المرابع المرا

المُراد عليه المحدد المال عالم المعدد ا

المَرِينَ الْأَانِيُّ : يُبِانُ مصط الْصَرِورِيَاتِ وَكَمِيهِ

#### تمميد:

علم المقاصد كغيره من العلوم، لم يتفق علماؤنا على مضمون مباحثه و إن اتفقوا على عناوينه، خاصة مبحث المتعلق بالمقاصد الضرورية الخمس، رغم كونها تعتبر لب المقاصد وأساس بنائه. إلا أنهم اختلفوا في محاور أساسية منه.

منها اختلافهم في تعريف المقاصد الضرورية إفرادا و تركيباً.

وكذلك اختلفوا في تسميتها و عددها.

و لمعرفة منشأ هذا الخلاف نسلك لذلك مبحثين:

الأول: نعالج فيه مفهوم المقاصد الضرورية لغة و اصطلاحاً مع بيان المصطلحات ذات الصلة بالمقاصد الضرورية.

أما الثاني: ننظر فيه إلى اختلافهم في عددها، لتأكيد دعوى الحصر في خمس من عدمه.

# 

المالكي البيروريات عاليان مساقال موقف

المالب الثاني: مسلال السرورة

المالب المالث: القاصط المعرورية

#### تمميد

إن الحديث عن المقاصد في مباحث علم المقاصد يدفعنا مباشرة للحديث عن المقاصد الضرورية، والتي تعتبر المحور الأساس لهذا العلم، حيث أن الأحكام الشرعية ما شُرعت إلا لتحقيق المصالح وجلبها للخلق، أو دفع المفاسد عنهم ودرئها، وهذه المصالح المحلوبة والمفاسد المدفوعة ، تزداد قوتها كلما اتصلت بالمقاصد الضرورية ، وكُتُبُ أهل العلم الأصولية طافحة عن هذه المقاصد.

# المطلب الأول: المقاحد الضرورية وتعريفها:

الحديث عن الضروريات الخمس لم يرد بمصطلح واحد ، بل هناك من سماها الكليات الخمس ، كما فعل القرافي  $^{(1)}$  في شرح التنقيح، و الإسنوي في نهاية السول شرح منهاج البيضاوي، و السيوطي  $^{(2)}$  في شرح الكوكب الساطع .

وهناك من سماها الضروريات الخمس وهم أغلب علماء الأصول.

وهناك من سماها المقاصد الضرورية كما فعل الآمدى<sup>(3)</sup> في الأحكام، و الزركشي في البحر، والرازي في المحصول وغيرهم.

وهناك من سماها المصالح الضرورية مثل ما فعل الجيزاني في معالمه .

1 - القرافي هو : أحمد بن إدريس الصنهاجي المصري، شهاب الدين أبو العباس ( 626 - 684 ) من مصنفاته : التنقيح في أصول الفقه ، الذخيرة في الفقه ، الفروق في القواعد ، و العقد المنظوم في الخصوص و العموم . انظر

ترجمته في ( الديباج المذهب لابن فرحون ص 62 و شجرة النور الزكية ص 188.

السيوطي هو: عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين أبي بكر بن عثمان بن محمد بن خضر بن المحلي و أيوب بن محمد بن الشيخ همام الدين، الحضري الشافعي (917-911) ، أخذ العلم عن حلال الدين المحلي و الزين العقبي ، له تصانيف ، منها : الإتقان في علوم القرآن و الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة و جمع الجوامع في النحو و الأشباه و النظائر في فروع الشافعية و شرح الكوكب الساطع في الأصول . انظر ترجمته في: ( البدر الطالع ص337 و معجم المؤلفين ج200 شذرات الذهب ج337 شذرات الذهب جراء محمد المؤلفين ج

 $<sup>^{3}</sup>$  - الآمدي، هو سيف الدين علي بن محمد بن سالم التغلبي (550-631) الأصولي المتكلم ، كان حنبليا ثم انتقل إلى المذهب الشافعي ، امتاز بالذكاء ، قال العز عبد السلام عنه : ما تعلمنا قواعد البحث إلا منه . من كتبه : الإحكام ف أصول الأحكام ، و منتهى السول في علم الأصول وأبكار الأفكار. انظر ترجمته في : ( شذرات الذهب ج $^{24}$  من أصول الفقه تاريخه ورجاله ص $^{23}$  ).

وهناك من سماها المناسب الضروري كما فعل صاحب التحرير شرح التجبير وتاج الدين عبد الوهاب السبكي في جمع الجوامع.

وهناك من سماها الأصول الخمسة كالغزالي<sup>(1)</sup> في مستصفاه.و سماها الشاطبي الأصول الكلية في الموافقات.<sup>(2)</sup> وهناك من مزج بين تسميتين أو ثلاثة خلال حديثه عن الضروريات الخمس.

ومنه يمكن القول أن تحديد مصطلح خاص بالضروريات الخمس غير متفق عليه بين العلماء وهذا يوحى بأمرين.

- الأول : إما أن هذه المصطلحات مترادفة في معناه ومؤداها .
- الثاني: إما أن هذا الاختلاف له دلالة على عدم وضوح مفهوم المقاصد الضرورية .

ولتوضيح هذا الأمر لزم توضيح المصطلحات الأكثر استعمالا من طرف الأصوليين خاصة مصطلح: المقاصد، المصالح، المناسب، الكليات، لاختيار المصطلح الأنسب لإضافة الضروريات إليه.

# الغرن الأول: مصطلع المقاصد:

# البند الأول: المقاحد لغة واحطلاماً:

لقد استُعْمل لفظ المقاصد في كتب أهل الأصول واللغة معاً، و نظراً لعلاقة المعني اللغوي بالمعنى الاصطلاحي يتعين علينا معرفة المعنيين؛ قصد فهم المعين المقصود من كلمة "المقاصد" عند أهل الأصول.

المقاصد لغة، جمعٌ، مفرده مقصد ، تطلق على معانٍ كثيرة كما أوردت ذلك معاجم اللغة العربية .

قال في مختار الصحاح : ﴿ قُصَد ،القُصْد ، إتيان الشيء، وبابه ضرب. وقصده وقصد

<sup>-</sup> الغزالي، أبو حامد: حجة الإسلام، محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي (505-505) الأصولي الفقيه، المبرز في المنقول والمعقول، ولد بطوس أخذ عن شيخه إمام الحرمين الجويني، ألف التصانيف النافعة من أجلها: المستصفى في الأصول و المنخول في الأصول كذلك ن و إحياء علوم السدين، انظر ترجمته في (طبقات الشافعية لابن هداية الله ص192 و شذرات الذهب ج6ص19 و معجم المفسرين ص192

له وقصد إليه كلها بمعنى واحد . وقَصَد قَصْده ،أي :نحا نَحْوه ... والقاصد القريب، يقال: بيننا وبين الماء ليلة قاصده ،أي هَيِّنةُ السيْر لا تعب فيها ولا بطء» (1)

@ ? > = < Mومن معاني المقاصد :استقامة الطريق قال تعالى:

النحل أي: بيان الطريق القاصد GF E D C M النحل أي: بيان الطريق القاصد المستقيم .

- من معانيها الاعتدال والتوسط، وهو ما بين الإسراف والتقتير، والقصد في المعيشة؛ أن لا يسرف ولا يُقتر، ويقال قصد في الأمر: لم يتجاوز فيه الحد ورضي بالتوسط (3) أما اصطلاحا:

اختلفت عبارات العلماء القدامي في تعريف المقاصد ، فلم يضعوا تعريفاً متفقاً عليه، كما قال الدكتورسميح الجندي:ألهم ( لم يحددوا تعريفاً واضحاً للمقاصد إنما كان لهم استعمالات واصطلاحات واضحة ومطولة )(4).

فالقارئ لكتبهم الأصولية يجد لفظة المقاصد موجودة فيها بعينها أو بمعاني قريبة منها كالحكمة والمصلحة والمعاني والعلة، كقول الآمدي: (العلة في الأصل ، الباعث أي : مشتملة على حكمة صالحة ، أن تكون مقصودة للشارع من شرع الحكم) (5). ووافقه في هذا المعنى كثيرون (6).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - مختار صحاح، ص341.

 $<sup>^{2}</sup>$  - كلمات القرآن، لحسين مخلوف، ص $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> مقاصد الشريعة الإسلامية، زياد محمد أحميدان، ص 13.

<sup>· -</sup> أهمية المقاصد الإسلامية، سميح الجندي، ص 28 .

 $<sup>^{5}</sup>$  - الأحكام ، الآمدي، ج $^{6}$ ، ص $^{5}$ 

مثل ابن حاجب في مختصره 213/2 ، ابن اللحام في مختصره ص143 ، ابن عبد الشكور في فواتح الرحموت ج2، ص260 ، وأمير باد شاه في تسيير التحرير، ج302 ، ص260 .

وقولهم الحكمة من تشريع الحكم أي المقصود من تشريعه كقول عياض<sup>(1)</sup> في مداركه: (الاعتبار الثالث: هو الالتفات إلى قواعد الشريعة ومجامعها وفهم الحكمة المقصودة بها من شارعها)<sup>(2)</sup>.

ومنها المعاني، قال الشاطبي<sup>(3)</sup>: (الأعمال الشرعية ليست مقصودة لأنفسها ، وإنما قصد هما أمور أخرى ، هي معانيها وهي المصالح التي شرعت لأجلها)<sup>(4)</sup>.

وهذا الإمام ابن تيمية <sup>(5)</sup>يوظف بعض الألفاظ السابقة في سياق واحد للدلالة على أنها مقصود الشريعة قائلا: (ومن أنكر ما اشتملت عليه الشريعة من المصالح والمحاسن والمقاصد التي للعباد في المعاش والمعاد ...فهو مخطئ ضال يعلم فساد قوله بالضرورة)<sup>(6)</sup>

والخلاصة إن علماءنا القدامي لم يحددوا للمقاصد تعريفاً، لكنهم عبروا عنها بألفاظ مختلفة كما سبق أن قلنا: الحكمة والعلة والأسرار والمصلحة ورفع الحرج.

الغرب في وقته في الحديث والتفسير والفقه والأصول ،وكل القضاء في سبتة ، أخذ عن ابن حماد و ابن سراج و الغرب في وقته في الحديث والتفسير والفقه والأصول ،وكل القضاء في سبتة ، أخذ عن ابن حماد و ابن سراج و ابن عناب و أبي الوليد ابن رشد ورحل إلى المشرق . من مصنفاته : الشفا بتعريف حقوق المصطفى ، ترتيب المدارك ، ومشارق الأنوار .انظر ترجمته في ( شذرات الذهب ج6 ص226 و وفيات الأعيان ج3 ص483 - ترتيب المدارك ، القاضى عياض ج1، ص92.

 $<sup>^{3}</sup>$  - الشاطبي: هو أبو إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي . ( 790 - 790 )، الفقيه الأصولي المفسر المحدث ، له استنباطات جليلة و فوائد لطيفة اهتم بالتحرير والتدقيق في علوم الشريعة ، وقرأ كتب الأكابر حتى قعد القواعد وأسس لعلم المقاصد من مؤلفاته: أشهرها كتابي ، الموافقات في أصول الفقه والاعتصام في الحوادث و البدع وله أيضا كتب الإفادات والإنشادات . انظر ترجمته في ( نيل الإبتهاج للتنبكي ص 46 و شجرة النور الزكية لمحلوف، ج 1 ، ص 231 و معجم المفسرين، ج 2 ، ص 503)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - الموافقات ، الشاطبي، ج2، 385.

 $<sup>^{5}</sup>$  - ابن تيمية هو:أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني الدمشقي (728-661) ، هو الإمام المحقق الحافظ المجتهد ، الأصولي المفسر الفقيه ، ولد بحران ن هاجر إلى دمشق بسبب غزو التنار ، تعلم حتى كان مسن أكابر علماء الحنابلة ترك التقليد والتزم الاجتهاد ، ابتلي فحبس ، كانت بينه وبين الصوفية منازعات سببها البدع في الدين ،له مصنفات كثيرة،منها : السياسة الشرعية و رفع الملام عن الأئمة الأعلام و مجموع الفتاوى و غيرها . انظر ترجمته في : (معجم المفسرين ج 1 ص 41 ) و شذرات الذهب ج8 142 ، و أصول الفقه تاريخه ورجاله ص 305

<sup>6 -</sup> مجموع الفتاوي، ابن تيمية، ج 8، ص 180/179 .

وهناك من خصها بالمقاصد الضرورية، كقول الغزالي: (ومقصود الشرع من الخلق خمسة وهو أن يحفظ عليهم دينهم ونفسهم وعقلهم ونسلهم ومالهم)<sup>(1)</sup>. فهو بهذا يذكر المقاصد بالعدد، ولم يأت بتعريف ولا يمكن تسمية ما قاله تعريفاً.

لهذا نقول: (أنه لم يبرز على مستوى البحوث والدراسات الشرعية والأصولية تعريف محدد ومفهوم دقيق للمقاصد يحضى بالقبول و الاتفاق من قبل كافة العلماء أو أغلبهم، وقدكان جل اهتمامهم الاجتهادي مقتصراً على استحضار تلك المقاصد والعمل بها أثناء الاجتهاد الفقهي دون أن يولونها حظها من التدوين تعريفا وتمثيلا وتأصيلا وغير ذلك )(2).

وقد اعترف الريسوني بصعوبة وجود تعريف محدد للمقاصد في كتب الأصول، فقال: (وكذلك لم أجد تعريفاً فيما اطلعت عليه عند الأصوليين و غيرهم من العلماء السذين تعرضوا لذكر المقاصد قديماً) (3) لكن الباحثين المعاصرين حاولوا تعريف المقاصد بعد قراءةم لما كتبه القدامي قراءة دقيقة، ولم تختلف كثيراً عباراتهم وألفاظهم في هذه التعاريف رغم كثرتها (4) نختار منها.

-تعريف ولي الله الدهلوي<sup>(5)</sup> (حيث عرفها بأنها علم أسرار الدين الباحـــث عــن حكــم الأحكام ولمياتها وأسرار خواص الأعمال ونكتها)<sup>(6)</sup>.

- و قال ابن عاشور: (مقاصد الشريعة العامة: هي المعاني والحكم الملحوظة في جميع أحوال

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المستصفى ، ج1، ص 286.

<sup>. 48 -</sup> الاجتهاد المقاصدي ، الخادمي ، ج1، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - نظرية المقاصد عندا لشاطبي ، الريسوني ، ص  $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> أورد الدكتور محمد أحميدان في كتابة مقاصد الشريعة الإسلامية زهاء إحدى عشر تعريفاً للمقاصد انظر ص16 إلى22.

الدهلوي هو: أحمد شاه بن عبد الرحيم العمري الحنفي (1114-1176)هـ. ولد ونشأ في الهند، أصولي فقيه من أكابر علماء الهند حتى لقب بغزالي الهند، له مؤلفات نافعة منها : حجة الله البالغة ، الإنصاف في أسباب الخلاف ، وعقد الجيد في أحكام الاجتهاد و التقليد. انظر ترجمته في (معجم المفسرين ، ج1، ص43 وأصول الفقه تاريخه ورجاله)

 $<sup>^{6}</sup>$  - حجة الله البالغة، ولي الله الدهلوي ، ج $^{1}$  ، ص $^{2}$  .

التشريع أو معظمها بحيث لا تختص ملاحظتها بالكون في نوع خاص من أحكام الشريعة) (1) - وقال علال الفاسي: (المراد بالمقاصد الشرعية ،الغاية منها والأسرار التي وضعها الشارع عند كل حكم من أحكامها) (2).

- أما الريسوني فقد عرفها بقوله: (إن مقاصد الشريعة هي الغايات التي وضعت الشريعة لأجل تحقيقها، لمصلحة العباد)(3).

- وأخيراً تعريف الخادمي إذ يقول: (المقاصد هي المعاني الملحوظة في أحكام الشريعة والمترتبة عليها سواءً كانت تلك المعاني حكماً جزئية أو مصالح كلية أو سمات جمالية، وهي تتجمع ضمن هدف واحد، هو تقرير عبودية الله تعالى و مصلحة الإنسان في الدارين) (5).

- وقد جمع وهبة الزحيلي ألفاظ التعاريف السابقة وصهرها في تعريف فقال: (مقاصد الشريعة هي المعاني والأهداف الملحوظة للشارع في جميع أحكامه أو معظمها أو الغاية من الشريعة والأسرار التي وضعها الشارع عن كل حكم من أحكامها)(6).

ولعل هذا التعريف هو جمع بين تعريفي الشيخ ابن عاشور و الشيخ عــــلال الفاســـي ليحصل له شرف الجمع بين المقاصد العامة والمقاصد الجزئية في تعريف واحد .

وهو ما فعله الدكتور خليفة بابكر الحسن بقوله: (هي المعاني والأهداف والحكم الملحوظة للشارع في تشريعه للأحكام أو معظمها أو الأسرار التي أودعها تلك الأحكام)(7)

الشريعة، ابن عاشور، ج3، ص165 من كتاب الطاهر بن عاشور وكتابه مقاصد الشريعة للحبيب بن الخوجة

<sup>2-</sup> مقاصد الشريعة الإسلامية ومكارمها، علال الفاسي، ص7.

 $<sup>^{2}</sup>$ - نظرية المقاصد ، الريسوني ، ص  $^{2}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- نفس المرجع ص 7 .

<sup>. 53</sup>م، ج1، الخادمي ، ج1، الخادمي . - 1

<sup>.</sup> 1017 م وهبة الزحيلي ، ج $^{6}$  م م  $^{6}$  .

<sup>7 -</sup> فلسفة مقاصد التشريع ، خليفة بابكر حسن، دار الفكر الخرطوم ، ص 8.

والخلاصة :أن هذه التعاريف متقاربة في مضمونها وألفاظها وإن اختلفت في مؤداها فمنها : ما أشار إلى المقاصد العامة ،كتعريفي ابن عاشور و الريسوني.

ومنها: ما أشار إلى المقاصد الجزئية كتعريفي ، الدهلوي و الفاسي.

ومنها ما جمع بين المقاصد العامة والجزئية كتعريفي ، الخادمي و الزحيلي .

وبالنظر إلى التعريف اللغوي والاصطلاحي ، نجد أن أقرب المعاني اللغوية إلى المعنى الاصطلاحي هو إتيان الشيء والقصد إليه ، على اعتبار أنه هدف مقصود ووجهة ملحوظة.

والمقاصد على حسب ما تضمنته هذه التعاريف، ألها الحكم والمصالح التي تعتبر سِرَّ تشريع هذه الأحكام واعتبارها، فالمقاصد إذاً، ليست هي الوسائل والأسباب، بل هي ذات الشيء المقصود، لما تضمنه من المصالح والأسرار والحكم.

واستناداً إلى هذا المعنى يمكن القول أن الضروريات مقصودة لذاتها لما في حفظها من المصالح المرجوة، فهي إذاً المقاصد التي عناها الأصوليون بالضروريات الخمــس أو المقاصد الضرورية.

# علاماله عالمها علاقة المهاحد بالمحالع

قد تبين لنا أن المصالح قسمان: مصالح حقيقية ، وهي اللذات والأفراح. ومصالح مجازية ، وهي الأسباب المؤدية للمصالح ، أما المقاصد فهي ذات الشيء المقصود المتضمن للمصلحة، ومنه يمكن القول أن كل مقصد شرعي يتضمن المصلحة، وليس كل مصلحة هي مقصودة شرعياً . لأن ( المصلحة لا تكون مصلحة حقيقية إلا إذا تحققت معها مقاصد الشريعة ، فقد يظهر أن هذا الأمر فيه خير والمنفعة والمصلحة ، لكنه لا يحقق مقصد الشارع) (1). إذ لابد أن تكون ( المقاصد ورعايتها والجري على سننها وعدم مناقضتها، عنصراً رئيسياً وشرطاً مهماً في اعتبار المصالح ) (2).

والخلاصة أن بين المقاصد والمصالح خصوص وعموم . فالمقاصد أخص من المصالح ، وخصوصية المقاصد تقتضي ثباتها وعدم خضوعها لتغير الزمان والأشـخاص، بخـلاف

 $<sup>^{1}</sup>$  - أهمية المقاصد ، سميح عبد الوهاب الجندي ، ص  $^{1}$ 

<sup>2 -</sup> مقاصد الشريعة عند ابن تيمية ، يوسف البدوي ، ص 358.

المصالح فهي تتسم بتغير الظروف والأشخاص، كما تخضع لميزان الترجيح بسبب النفع والضرر الكامن فيها عند تعارضها.

# البند الثالث: الغرق بين المقاحد والمحالع:

يبدو لي أن هناك فرق بين المصطلحين، ويمكن أن نلمس ذلك من خلال كلام الإمام الغزالي وهو بصدد الحديث عن المصلحة حيث يقول: (أما المصلحة فهي عبارة في الأصل عن جلب منفعة أو دفع المضرة، ولسنا نعني به ذلك ، فإن جلب المنفعة ودفع المضرة مقاصد الخلق وصلاح الخلق في تحصيل مقاصدهم، لكن نعني بالمصلحة المحافظة على مقصود الشرع، ومقصود الشرع من الخلق: وهو أن يحفظ عليهم دينهم ونفسهم وعقلهم ونسلهم ومالهم فكل ما يتضمن حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة وكل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة ودفعها مصلحة )(1).

في هذا النص يفرق الغزالي بين المقاصد والمصالح.

فالمصالح هي مصالح الخلق ومقاصدهم التي يسعون جلباً لها ودفعاً عنها لتحقيق مقاصدهم ، فهي إذا كثيرة ومتنوعة بحسب الظروف والأشخاص .

أما المقاصد : فهي مقاصد الشرع من الخلق فهي ثابتة قطيعة ، عامة محدودة، هي أصول المصالح ولبها ، فالمصالح المبثوثة في الأحكام الجزئية وتفاريع الأحكام ، حادمة لهده المقاصد الثابتة وبهذا يتضح لنا أن مقصود السابقين من المقاصد الضرورية السي ذكرها الأصوليون في كتبهم هي المقاصد الثابتة ، بخلاف المصالح التي لا حصر لها ، والتي جلبهاو دفعها يتسم بالضعف والقوة بحسب الزمان والمكان والأشخاص والأحوال، لأن المنافع والمضار كما قال الشاطبي: (عامتها أن تكون إضافية لا حقيقية ومعني كونما إضافية أنها منافع ومضار في حال دون حال وبالنسبة لشخص دون شخص أو وقت دون وقت ناكل مصلحة طرورية اليوم قد يكون مصلحة حاجية غداً.

 $<sup>^{1}</sup>$  - المستصفى ، ج $^{2}$  ، ص $^{2}$  ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^2</sup>$  - الموافقات ، ج  $^2$  ، ص  $^2$ 

الغرع الثاني: مصطلع الضرورة: البند الأول: تعريف الضرورة لغة و اصطلاحا:

### الضرورة لغة:

الضرورة: اسم لمصدر الاضطرار، تقول حملتني الضرورة على كذا وكذا والاضطرار الاحتياج؟ إلى الشيء و قد اضطر إلى الشيء؛ أي إليه، قال تعالى: М ا ا ا

Lwv u tsiq pon ml

والضرورة كذلك تعني الحاجة، قال في اللسان : (ورجل ذو ضارورة وضرورة أي حاجة وقد اضطر إلى شيء أُلْجئ إليه) (1)

(والضرر: الضيق، ومكان ذو ضررأي: ضيق، ومكان ضرر: ضيق) (2)

قال في القاموس المحيط: ( الاضطرار: الاحتياج إلى الشيء واضطره إليه أحوجه وألجـــآه... والضرورة الحاجة والضرر الضيق) <sup>(3)</sup>

وقال الكفوي (4) في كلياته: (والاضطرار بمعنى حمل الإنسان على ما يكره ضربان: اضطرار بسبب خارجي، كمن يُضرب أو يُهدد لِيَنقاد، واضطرار بسبب داخلي، كمن اشتد جوعه فاضطر للسرقة ومنه السبحة ومنه السبحة ومنه السبحة ومنه السبحة ومنه السبحة قهراً) (5) . ويؤكد هذا المعنى الراغب الاصفهاني في مفرداته فيقول: (الإضرار: حمل الإنسان على ما يضره وهو في التعارف حمله على أمر يكرهه) (6) وقسم الراغب (1) الاضطرار إلى سبب خارجي وداخلي، فالخارجي كمن يُكْرَه

 $<sup>^{1}</sup>$  - لسان العرب ابن منظور، مج $^{4}$ ، ج $^{29}$  ، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نفس المرجع و الصفحة .

 $<sup>^{3}</sup>$  - القاموس المحيط ، مادة ضرر ، مج $^{2}$ 

<sup>4 -</sup> الكفوي ، هو : أيوب بن موسى الحسيني القزيمي الكفوي ، من قضاة الأحناف، ولد في كفا بالقزم وولي القضاء بها وبالقدس وبغداد ، عاد إلى اسطنبول فتوفى بها ودفن في تربة خالد سنة 1094 ، له كتب بالتركية، من مؤلفاته : الكليات انظر ترجمته في : (معجم المؤلفين، 3، ص 31 . و الأعلام للزركلي، ج 2، ص 38).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الكليات، الكفوي ، ص 136 .

<sup>. 294</sup> ما المفردات ، الراغب الأصبهاني ص $^{6}$ 

على فعل شيء بالتهديد بالقتل أو الضرب، أما الداخلي فله عند الراغب جهتان: جهة تكون (بقهر قوة له لا يناله بدفعها هلاك كمن غلب عليه شهوة خمر وهذا اضطرار مجازى) (2) وجهة تكون (بقهر قوة يناله بدفعها هلاك كمن اشتد به الجوع فاضطر إلى أكل الميتة) (3) وهذه ضرورة حقيقة.

والخلاصة أن الضرورة تدور حول الإلجاء والضيق والاحتياج وكلها معان تتضمن معني القهر.

# الضرورة احطلاحا

تقاربت تعاريف العلماء للفظ الضرورة اصطلاحا، فمن خلال عرض أقوالهم ندرك هذا التقارب، فقد عرفها بعضهم.

بأنها أي الضرورة : ( الحالة الملجئة لتناول الممنوع شرعاً )(4)

وقال الجصاص (7) في أحكامه ، الضرورة هي : (خوف الضرر أو الهلاك على النفس أو بعض

<sup>1 -</sup> الراغب الأصبهاني: هو الحسين بن محمد بن المفضل الأصبهاني المعروف بالراغب من أهل أصبهان، أديب، سكن بغداد، كان من أذكياء المتكلمين ومن العلماء الحكماء ؛ توفى سنة 502هـ ، من مؤلفاته : المفردات في غريب القرآن، الذريعة إلى مكارم الشريعة . انظر : الإعلام 255/2 و سير أعلام النبلاء 120/18

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نفس المرجع والصفحة.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - نفس المرجع والصفحة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - درر الحكام ج1/ 38

<sup>5-</sup> الدردير هو: أحمد بن محمد بن أحمد، العدوي ، الخلوقي، الشهير بالدردير، العالم الفقيه المتبحر في العلوم النقلية والعقلية، شيخ المالكية ومفتيها، يعرف بخليل الصغير. من مؤلفاته: شرح مختصر حليل المسمى بالشرح الكبير و أقرب المسالك المسمى بالشرح الصغير. انظر ترجمته في (شجرة النور الزكية، ص359 و الأعلام، ج 1، ص244)

 $<sup>^{6}</sup>$  - الشرح الكبير الدردير، ج2، ص 15 .

<sup>7 -</sup> الجصاص هو أبو بكر، احمد بن علي الرازي ، الجصاص نسبة للعمل بالجص، (305-370) إمام الحنفية في وقته ، انتهت إليه رياسة الأصحاب، أخذ عن أبي سهل الزجاج، وأبي الحسن الكرخي، سلك طريق الزهد كشيخه الكرخي ، استقر له التدريس ببغداد. من مؤلفاته: أحكام القرآن، شرح مختصر الكرخي، شرخ مختصر

الأعضاء بترك الأكل )<sup>(1)</sup>.

وذكر القرافي في الذخيرة تعريفاً نقله عن الجواهر لعبد الله ابن شاس المصري (ت 610) فقال: (الضرورة هي ظن خوف الهلاك على النفس ولا يشترط الإشراف على الموت لأن الكل حينئذ لا يفيد) (2)

وعرف المرداوي<sup>(3)</sup> في الإنصاف الاضطرار بأنه (أن يخاف التلف... إذا علم أن الــنفس تكاد تتلف... أو خاف ضرراً أو مرضاً أو انقطع عن الرفقة فأدى إلى هلاكه ) (<sup>4)</sup>

وقال في المقنع: (الضرورة المبيحة: هي التي يخاف التلف بما إن ترك الأكل، قال أحمد: إذا كان يخشى على نفسه، سواء كان من جوع، أو يخاف إن ترك الأكل عجز عن المشي وانقطع عن الرفقة فهلك، أو يعجز عن الركوب فيهلك) (5)

وخلاصة تعاريف العلماء: ألها تلك التي تؤول إلى هلاك النفس. وإن كان التعريف الأول عرف الضرورة تعريف عاما ، بأنه الملجئ إلى فعل الممنوع.

وعلى العموم: فالضرورة لن تتحقق إلا إذا كان الامتناع على الفعل يــؤدي عــن طريق العلم أو الظن القريب من العلم لا المتوهم، إلى ذهاب النفس وهلاكهــا. وغالــب التعاريف تمثل بأكل المحرم عند خوف الموت.

الطحاوي، و كتاب أصول الفقه .انظر ترجمته في (طبقات الحنفية ج1 ص20 و سير أعالام النبلاء ج10ص232)

 $<sup>^{1}</sup>$  - أحكام القرآن، الجصاص، ج $^{1}$ ، ص

<sup>.</sup> 109 - الذخيرة، القرافي، ج4، ص2

 $<sup>^{3}</sup>$  - المرداوي هو: علاء الدين على بن سليمان بن أحمد الدمشقي الصالحي الحنبلي (817-0-888) ولد بسامردا من أعمال فلسطين، ونشأ بها ونسب إليها ، حفظ القرآن ، و أخذ العلم عن الشهاب أحمد بن يوسف و غيره، تتلمذ على يديه أعلام منهم: البرهان بن مفلح وعز الدين أبو البركات الكناني . من تصانيفه: الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف، و تحرير المنقول في تمذيب أو تمهيد علم الأصول وجعل عليه شرحاً سماه التحسير. انظر ترجمته في (شذرات الذهب، ج7،  $^{3}$ 0 كشف الظنون، التهانوي، ج $^{3}$ 1 و هدية العارفين،  $^{3}$ 1

<sup>.</sup> الإنصاف في الراجح من الخلاف، المرداوي ، ج20 ، ص237 مطبوع مع المقنع والشرح الكبير .

 $<sup>^{5}</sup>$  - المقنع مع الشرح الكبير ، ابن قدامة شمس الدين أبو الفرج، ج $^{20}$ ، ص $^{23}$ 

وإذا ذهبنا إلى تعريف الضرورة عند **المعاصرين** نجدهم يحاولون الجمع بين تعاريف السابقين والمفاهيم المقاصدية الجديدة .

حيث يعرفها الدكتور يوسف قاسم بقوله: (هي خوف الهلاك على النفس أو المال) (1). وهو أشبه بتعريف الدردير و الجصاص مع إضافة المال .

وفي كتابه نظرية الضرورة، وهبة الزحيلي يرى بأنها: (أن تطرأ على الإنسان حالة من الخطر أو المشقة الشديدة بحيث يخاف حدوث ضرر أو أذى بالنفس أو بالعضو أو بالعرض أو بالعقل أو بالمال وتوابعها، ويتعين أو يباح عندئذ ارتكاب الحرام أو ترك الواجب أو تأخيره عن وقته دفعا للضرر عنه في غالب ظنه ، ضمن قيود الشرع) (2)

فالزحيلي في تعريفه هذا ، يربط الضرورة بما يكون له ضرر على أحد المقاصد الضرورية، ولم يقيد الضرر بالهلاك أو الموت وإنما بالخطر والمشقة الشديدة.

كما عرفها جميل بن مبارك بقوله: (خوف الهلاك أو الضرر الشديد على أحد الضروريات ، للنفس أو الغير ، يقينيا أو ظنا إن لم يفعل ما يدفع به الهلاك أو الضرر الشديد )(3).

والخلاصة أن المعاصرين جعلوا الضرورة؛ ما يؤدي إلى الهلاك أو الضرر الشديد في حالة الامتناع عن الفعل.

ولو أردتُ أن أعرف الضرورة ، لم أزد شيئاً ، لكيني أحب أن أجميع في تعريفها عبارات السابقين فأقول الضرورة : هي الحالة الملجئة لفعل الحرام أو ترك الواجب لدفع الضرر عن النفس أو المال أو غيرهما مما يسبب هلاك أو مشقة شديدة.

البند الثانبي: تعريف المقاحد الضرورية:

مهما بحثت في كتب علمائنا ، فإنك لا تَحصُّل على تعريف لمصطلح " المقاصد الضرورية " كمصطلح مركب من كلمتين، قد نجد عبارات حوها كتبهم تشير إلى تعريف المقاصد، لكنها تعاريف مختلفة على اعتبار أن كل منهم نظر إليها من زاوية معينة :

<sup>.</sup> 80 - نظرية الضرورة الشرعية، ليوسف قاسم، ص

<sup>2 -</sup> نظرية الضرورة الشرعية، وهبة الزحيلي، ص25.

<sup>.</sup> 28 - 3 نظرية الضرورة الشرعية وحدودها و ضوابطها ، جميل مبارك ، ص3

- فمنهم من نظر إليها من حيث حاجة الأمة إليها فقال عنها: (ما تصل به الحاجة إلى حد الضرورة)(1).
- ومنهم من نظر إلى عددها فقال ألها: (ما تتضَمَّن حفظ مقصود من المقاصد الخمس التي اتفقت الملل على حفظها)(2).
- -ومنهم من نظر إلى مرتبتها من حيث اعتبار الشرع لها فقال: (هو أعلى المراتب في إفادة ظن الاعتبار)<sup>(3)</sup>
- ومنهم من نظر إلى أهميتها من حيث التفات الشرع لها، فقال عنها: هي (الأمرور اليي عرف من الشارع الالتفات إليها في جميع أحكامه ويستحيل أن يفوها في شيء من أحكامه بل جميع التكاليف الشرعية تدور حولها بالحفظ والصيانة)(4)

ففحوى هذه التعاريف يبين مدى أهمية المقاصد الضرورية عند الشارع الحكيم، لهذا قال الغزالي: (وتحريم تفويت هذه الأصول الخمسة والزجر عنها يستحيل أن لا تشمل عليه ملة من الملل وشريعة من الشرائع التي أُريد بها إصلاح الخلق)(5).

- ومنهم من نظر إلى أثرها في الدين والدنيا فقال: (ألها لابد منها في قيام مصالح الدين والدنيا بحيث إذا فُقِدت لم تجر مصالح الدنيا على استقامة، بل على فساد و تهارج وفوت حياة وفي الآخرة فوت النجاة والنعيم والرجوع بالخسران المبين)(6).

وعند النظر إلى هذه التعاريف ، يظهر لي أنهم لم ينظروا إلى مصطلح المقاصد الضرورية كمفهوم مركب من كلمتين – المقاصد و الضرورية - لذا اختلفت عباراتهم. ولو أنهم

 $<sup>^{1}</sup>$  - حاشية البناني على جمع الجوامع ص 280. وانظر: التقرير و التحبير ج $^{2}$ ، ص $^{2}$ . و شرح الكوكب المنير، ج $^{2}$ ، ص $^{2}$  و فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت ،ج $^{2}$ ، ص $^{2}$  و نبراس العقول لعيسى منون، ج $^{2}$ ، ص $^{2}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الإبماج شرح المنهاج لعلي بن عبد الكافي السبكي ج3، ص178. و البحر المحيط ، ج5 ، ص209 و المحصول، ج5، ص16 و إرشاد الفحول ص71.

 $<sup>^{3}</sup>$  - شرح مختصر المنتهى الأصولي، ص $^{420}$ ، ج $^{3}$  . و رفع الحجاب عن مختصرات ابن الحاجب ج $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> معالم أصول الفقه ، الجيزاني ، ص244.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المستصفى الغزالي ، ج2، ص483.

 $<sup>^{6}</sup>$  - الموافقات، الشاطبي ، ج $^{2}$ ، ص $^{8}$  .

نظروا إليها كمصطلح مركب، وعرفوها مركبةً لكان ذلك أجدى وأنفع.

# البند الثالث: نظرة حول تعريض الشاطبي للضروريات:

أغلب تعاريف المعاصرين للمقاصد الضرورية ترجع إلى تعريف الشاطبي؛ إما نقلا له بألفاظه أو بمعناه و تعريف الشاطبي يقول: (أنها لابد منها في قيام مصالح السدين والسدنيا، بحيث إذا فقدت لم تجر مصالح الدنيا على استقامة بل على تمارج وفوت حياة، وفي الآخرة فوت النجاة والنعيم، والرجوع بالخسران المبين) (1) بل أكد- رحمه الله- في قول آخر أنها أساس الوجود الدنيوي والآخرون حيث قال: (أن مصالح الدنيا والدين مبنية على المحافظة على الأمور الخمسة المذكورة فيما تقدم فإذا اعتبر قيام هذا الوجود الدنيوي مبنياً عليها، حتى إذا انخرمت لم يبق للدنيا وجود؛ أعنى ما هو خاص بالمكلفين والتكليف، وكذلك الأمور الأخروية لا قيام لها إلا بذلك)(2)

فإذا أمعنا النظر في تعريف الشاطبي للضروريات، نلاحظ أنه ليس تعريفا للمقاصد الضرورية كمصطلح مركب من لفظين، بقدر ما هو تعريف لمعنى الضرورية ؛ فإذا حللنا التعريف نلاحظ فيه الإشارات التالية:

- الأولى: أشار إلى قيمة الضروريات فهي أساسية لابد منها.
  - الثانية: أشار إلى آثارها التي هي نوعان:
- الأول: أثر إيجابي يتمثل في حصول مصالح الدنيا والدين عند وجودها.
- والثاني: أثر سلبيٌّ يتمثل في حصول التهارج وفوت حياة عند فقداها.

ورغم أنِّي قَلَبْت النظر في كثيراً من بطون كتب المقاصد، فلم أعثر على تعريف لمصطلح المقاصد الضرورية كمصطلح مركب، فالسابقون من أهل الفين اكتفوا بدكر عددها كما فعل الغزالي، أو ذكروا تعريفاً للفظ الضروري كقولهم الضروري: (هو ما كانت مصلحته في محل الضرورة)<sup>(3)</sup> أوهي (ما انتهت الحاجة فيه إلى حد الضرورة)<sup>(1)</sup>، دون الالتفات إلى لفظ "المقاصد" مركب مع لفظ "الضرورية".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الموافقات، ج1، ص20.

 $<sup>^{2}</sup>$  - نفس المرجع، ج $^{1}$ ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - الكوكب الساطع، السيوطي، ج2، ص $^{246}$  . والكوكب المنير، ج4، ص $^{3}$ 

## البند الرابع: تعريف المعاصرين للمخاصد الضرورية

أما المعاصرون فلم أقف لأحدهم على تعريف عرفها تعريفا مركباً، بل ما جَادَت بــه أقلامهم هو إعادة تعريف الشاطبي لها - وإن كنتُ أراه تعريفاً للضروريات لا تعريف للمقاصد الضرورية كما سبق- وبعضهم حَوَّر أو بَدَّل بعض ألفاظه كمــا فعــل يوســف البدوي في كتابه مقاصد الشريعة عند ابن تيمية حيث قال: (الضروريات ما لابد منها في صلاح العباد في المعاش والمعاد بحيث إذا فاتت وانمحت شقوا شقاوة لا سـعادة معهـا في الدنيا ولا في الآخرة وتلاشى دينهم وفسدت أبداهم وانقطع نسلهم)(2)

وقال عنها فراج حسين أنها: ( الأعمال والتصرفات التي لا بد منها في قيام مصالح الدين والدنيا وصيانة مقاصد الشريعة )(3)

أما بن زغيبة فيعرفها بقوله: ( هو ما يتسم بإيجاده، جريان المصالح الدنيوية على وجه لا يختل به نظامها المشروع. وفي انعدمه يتطرق إليها التهارج واحـــتلال النظـــام في حالـــة الاحتماع والانفراد )(4)

لكنَّ ابن عاشور يَنْفرد بإعطائها تعريفاً يومئ إلى المقاصد الضرورية كمصطلح مركب من لفظين، على ما اعتقد، يقول ابن عاشور وقد سماها المصالح الضرورية: (وهي اليت تكون الأمة بمجموعها وآحادها في ضرورة إلى تحصيلها بحيث لا يستقيم النظام باختلالها، بحيث إذا انخرمت تؤول حالة الأمة إلى فساد وتلاشي) (5)

هذا التعريف يتميز عن بقية التعريفات، بإضافة خاصية ثالثة للمصالح الضرورية، فلم يكتف بِبُدِيَتها و لا بأثر اختلالها و انخرامها فقط، بل أضاف: ضرورة تحصيلها والذي يعنى جلب أسباب وجودها ودفع أسباب انعدامها.

اتقرير والتحبير ، محمد أمير الحاج ، ج3 ، ص31. و شرح المحلي جمع الجوامع مع حاشية العطار، 3220.

 $<sup>^2</sup>$  - مقاصد الشريعة عند ابن تيمية ، البدوي،

<sup>150</sup> - انظر مقاصد الشريعة العامة لابن زغيبة ، ص  $^3$ 

<sup>150</sup>مقاصد الشريعة العامة لابن زغيبة، ص

 $<sup>^{5}</sup>$  - مقاصد الشريعة عند ابن عاشور، ت: الحبيب بن الخوجة، ج $^{6}$ ، ص

الغلاصة: بعد قراءي لمختلف تعريفات العلماء للضروريات أعتبر تعريف الطاهر بن عاشور أقرب تعريف ألصناهر بنا أن نجعله تعريفاً للمقاصد الضرورية.

## المطلب الثاني: بيان المصطلحات خاب الصلة بالمقاحد الضرورية عهيد:

كما سبق أن بينتُ ، أنه قد وردت في كتب العلماء مصطلحات مختلفة يقصدون منها الحديث عن الضروريات الخمس ، فسموها المصالح الضرورية والمقاصد الضرورية والكليات الضرورية ، وسماها بعضهم المناسب الضروري وبعضهم بالأصول الخمسة .

فتعدد المصطلحات لمسمى واحد، يعني أن هناك صلة بينهما، ولمعرفة هذه العلاقة يلزمنا الحديث عن هذه المصطلحات لمعرفة المعنى اللغوي و الاصطلاحي لكل منها، ولا يقولَنَّ أحدُّ أن هذه المصطلحات تعني شيئاً واحداً عندهم، ويقول: لا مشاحة في الاصطلاح، فإني أقول: أن للمصطلح أهمية كبيرة وإن كان بعض المفكرين ينكر (أهمية المصطلحات ويرددون عبارة اشتهرت كثيراً وهي: لا مشاحة في الاصطلاح. لكن هذا المصطلحات من جانب المفكرين بشكل قاطع . فالمصطلح هو المرحلة الأخيرة لاستقرار دلالة معينة في الأذهان ، وبناءً عليه فإذا كان هذا المصطلح ينطوي على خلل معين في التصورات انتقل هذا الخلل إلى بقية المفاهيم) (1)

لأجل ذلك لابد من وقفة متأنية مع هذه المصطلحات، لبيان وتوضيح مدى تأثيرها في توضيح صورة هذا المبحث الأهم من علم المقاصد، ألا وهو مبحث الضروريات الخامس.

19

 $<sup>^{1}</sup>$  - معرفة النفس الإنسانية في الكتاب و السنة ، سميح عاطف الزين ، دار الكتاب اللبناني ، طبعة  $^{1}$  ،  $^{1}$  مج  $^{1}$  ،  $^{20}$  .

## الغرنج الأول: مصطلح المصلحة:

## البند الأول: معناها عند أهل اللغة:

هي المنفعة اسماً و معنى ، وهي ضد الفساد، كما أن المنفعة ضد الفساد، قال في تاج العروس: الصلاح ضد الفساد و قد يوصف بآحاد الأمة (1)

وقال في مقاييس اللغة: (الصَلْح: الصاد و اللام و الحاء أصل واحد يـــدل علـــى خــلاف الفساد يُقال: صلُح الشيء يصلُح صلاحاً ويقال: صلَح بفتح اللام)(2)

## البند الثاني: معناما عند العاماء:

فقد عرفها الغزالي بقوله: (أما المصلحة فهو عبارة في الأصل عن جلب منفعة أو دفع مضرة) (3)

وقال عنها الطوفي (4): (هي على وزن مفعلة من الصلاح ، وهو كون الشيء على هيئة كاملة بحسب ما يراد ذلك الشيء له ، كالقلم يكون على هيئته الصالحة للكتابة، والسيف على هيئته الصالحة للضرب به ) (5)

أما ابن عاشور فقال: (أما المصلحة فهي كاسمها شيء فيه صلاح قوي ، ولذلك اشتق لها صيغة المفعلة الدالة على اسم المكان الذي يكثر فيه ما منه اشتقاقه، وهو مكان الذي يكثر فيه ما منه اشتقاقه، وهو مكان الخيي أ(6) وقد أيده في هذه المعنى مصطفى زيد، حيث أسند هستذا الرأي لعلماء الصرف والنحو، فقال: (أما علماء التصريف والنحو فقد قرروا أن المصلحة مفعلة من

 $<sup>^{1}</sup>$  -  $^{2}$  تاج العروس ، ج  $^{3}$ ، ص  $^{547}$  .

 $<sup>^{2}</sup>$  معجم مقاييس اللغة ، ج $^{3}$  ، ص $^{2}$ 

<sup>. 481</sup> م  $^{3}$  - المستصفى ، ج

 $<sup>^{4}</sup>$  - الطوفي، هو: سليمان بن عبد القوي بن عبد الكريم الصرصري البغدادي (716-716)، أصولي نحوي، ولد في قرية طوف من أعمال العراق ، رُمي بالتشيع ، ضرب وحبس وعذب . قال ابن عباد : كان شيعياً منحرفاً في الاعتقاد عن السنة . من مؤلفاته : شرح الأربعين، مختصر الروضة و شرحه ، و الذريعة إلى أسرار الشريعة. انظر ترجمته في : (شذرات الذهب ج8 ، ص71 و أصول الفقه ، تاريخه ورجاله ج1، ص425)

مالة في رعاية المصلحة الطوفي ، ت : أحمد عبد الرحيم السايح ، الدار المصرية اللبنانية ، ط 1 ، 1993 ، ص 25

 $<sup>^{6}</sup>$  - مقاصد الشريعة لابن عاشور، مج  $^{2}$  ، ص  $^{200}$ 

الصلاح، بمعنى حسن الحال، وأن صيغة مفعلة هذه، تستعمل لمكان ما كثر فيه الشيء المشتق منه ، فالمصلحة عندهم إذًا شيء فيه صلاح قوي)(1)

## البند الثالث: حلة المعاني اللغوية للمصلحة:

وعند تدقيق النظر في هذه التعاريف نحدها تُلَحِص المصلحة في ثلاث معانٍ:

الأول: المصلحة تعني المنفعة والصلاح المقترن بالأمر المطلوب ، كقول عمر ابن خطاب السردة ولا يبكر الله المقترح جمع القرآن بعد ما رأى من ذهاب حملة القرآن في حرب السردة الما فيه من المصلحة للدين والأمة، فتردد أبو بكر في ذلك فقال عمر ابن الخطاب المنظمة هو الله خير» (2). وهو ما يوافق لغة ما أورده الفيومي (3) في المصباح المنير، عند شرحه لمادة صَلَحَ بقوله: (صَلَحَ، يَصُلُحُ، بفتحتين لغة ثالثة، فهو صالح، وأصلحه فَصَلَحَ، وأصلح: أتى بالصلاح وهو الخير والصواب، وفي الأمر مصلحة أي خير والجمع المصالح) (4) الثاني: المصلحة: هي الوسيلة المتخذة لأجل الوصول إلى المطلوب بمعنى أن المصلحة تطلق (ويراد منها الفعل الذي فيه صلاح بمعنى النفع وهذا إطلاق مجازي من باب إطلاق السبب على المسبب) (5)

إذًا (فالمصلحة إذا أطلقت على ما يتعاطاه الإنسان من الأعمال الحالية لنفعه ، كان الإطلاق مجازًا مرسلاً كالزراعة المؤدية إلى حصول المطعومات والتجارة المؤدية إلى الربح) (6)

 $<sup>^{1}</sup>$  مصطفى زيد ، دار اليسر ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - أخرجه البخاري – الفتح ، في كتاب فضائل القرآن، باب جمع القرآن، ج $^{8}$  ، ص $^{700}$ ، رقم  $^{2}$ 

 $<sup>^{8}</sup>$  - الفيومي، هو: أبو العباس، أحمد بن محمد بن علي ، الحموي ، لغوي معرف بكتابه المصباح المنير ، ولد ونشأ بالفيوم . عصر، و رحل إلى حماة بسورية ، توفى سنة 770هـ له من المؤلفات : نثر الجمان في تراجم الأعيان ذكره صاحب هدية العارفين ، وله أيضا شرح عروض بن الحاجب ، و ديوان خطب ، و من أشهر كتبه: المصبح المنير شرح غريب الرافعي الكبير. انظر ترجمته في ( الأعلام ، +1 ، -224 ، و هدية العارفين ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ،

<sup>. 17</sup> س 113 و محديم شوعين 14. م 4 - المصباح المنير ص333.

<sup>. 141</sup> ميخ الجندي ، ص $^{5}$ 

<sup>. 142 ،</sup> سميح الجندي ، ص $^{6}$ 

و إلى هذا المذهب ذهب العز بن عبد السلام<sup>(1)</sup>، عندما عدد المصالح وجعلها، (اللذات والأفراح وأسبابها والآلام والعموم وأسبابها)<sup>(2)</sup> وقد اختلفت عبارات المحللين في شرح اللذة والألم والفرح والغم ،من قائل ألها إدراك المآلم واللذات<sup>(3)</sup> ومن قائل (إن اللذة عدمية وفسرها بعدم المنافي فلذة الأكل زوال الجوع ولذة الشرب زوال الظمأ)<sup>(4)</sup>

هذا التخبط في فهم كلام العز دفع الأستاذ العبد محمد النور أن يقول بعد مدارسة لكلامه عن المصلحة: (و يغلب على الظن أن ابن عبد السلام ليس قصده من الكلام في المصلحة وأنواعها ... وإنما قصده بيان المصالح عموماً فاقتضى كلامه أن يأتي بجميع ما يطلق عليه أنه مصلحة سواء كان حقيقيا أم مجازيا ... والخلاصة من ذلك أن كلام ابن عبد السلام لا يعطينا معنى محدداً للمصلحة في عرف أهل الأصول)(5).

قول محمد النور، صحيح ، وأضيف إليه : أن ابن عبد السلام وما اتصف به من الحس العرفاني و الوجداني يدفعه للحديث عن المصلحة بمعناها العام، ومن قرأ كتابه مصالح الأنام يلحظ البعد الآخروي لجميع مباحثه. لهذا لا أخاله يتحدث في كلامه السابق عن المصلحة التي نحن بصددها عند الأصوليين ، والذي أراه : أن المصلحة عنده هي كلل نفع مسس الإنسان حسيًا أو معنويًا وإن سببًا ،فهي إذًا أنواع ثلاثة .

الدمشقي مولداً ، ثم المصري دارا ووفاة ، الشافعي مذهبا، الشهير بالعز، ولد بدمشق ( 577-660 ) كان ورعا الدمشقي مولداً ، ثم المصري دارا ووفاة ، الشافعي مذهبا، الشهير بالعز، ولد بدمشق ( 577-660 ) كان ورعا تقيا أكسبه ذلك مهابة ، لقب بسلطان العلماء، قرأ الفقه على ابن عساكر والأصول على الآمدي ،من مؤلفاته : قواعد الأحكام في مصالح الأنام ، و مختصر منه سماه القواعد الصغرى ، وشجرة المعارف والأحوال وصالح الأقوال والأعمال ، بداية السول في تفضيل الرسول . انظر ترجمته في ( شذرات الذهب ج70050 و طبقات الشافعية الكبرى لابن السبكي ج80000 و وطبقات المفسرين للداودي ج10000 طبقات الشافعية لان هداية الله 2220

 $<sup>^{2}</sup>$  - قواعد الأحكام ، العز بن عبد السلام ، ج $^{1}$  ، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - رأي الأصوليين في المصلحة والاستحسان ، العبد محمد النور ، ج  $^{1}$  ، ص  $^{5}$  -  $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - نفس المرجع ، ص42.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - نفس المرجع ، ص 57 .

- 1- مصلحة حسية وهي اللذات.
- 2- مصلحة معنوية وهي الأفراح.
- 3- مصلحة تشتمل على الأسباب الموصلة للمصالح وتسميتها مصلحة تسمية مجازية وذلك من باب تسمية السبب باسم المسبب.

و دليلنا على ذلك أمور:

وقوله تعالى: الله يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِّن مَعِينِ ﴿ الصافاتِ لَنَّةَ وَلِلشَّارِبِينَ اللَّهُ الصافات وهو أمر محسوس.

2-تمثيله للأفــراح بقولــه تعــالى: S R O P O NML M

Z y x WVU t S M : الإنسان وقوله تعالى: M
 إ ﴿ - خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللهِ عَمْ اللهِ وَهَـو شَلَ اللّهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ اللّهَ شعور معنوي ووجداني. وكذلك قوله تعالى: M
 ﴿ يَغِمَةٍ مِّنَ اللّهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ اللهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الله عمران

4 - ومَثَّل للغموم: بقوله تعالى: الله كُلَّمَا أَرَادُوَا أَن يَغُرُجُواْ مِنْهَا كَالَ الله وهو أَمر وَدُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِبِقِ النار وهو أمر معنوي.

5- أما عن الأسباب فيقول العز: ( المصالح ضربان أحدهما حقيقي وهو الأفراح واللذات والثاني: مجازي وهو أسبابها ) (1).

ويرى أنه يمكن أن تكون أسباب المصالح مفاسد ، ومثل لـــذلك (كقطــع الأيــدي المتآكلة حفظا للأرواح ، كالمخاطرة بالأرواح في الجهاد) (2). لمصلحتي النفس والدين .

وعليه يمكن القول أن حديث العِزّ عن المصلحة بهذا المعنى العام المطلق، ليس مقصوداً لعلماء الأصول والمقاصد .

عودًا إلى موضوع تسمية السبب مصلحة ، قد تسمى مثلا الصلاة مصلحة ؛ لأنها سبب لحصول الصلاح الْخُلقي ، الظاهري منه والباطني ، والسفر مصلحة ؛ لأنه سبب في حصول الراحة وإزالة الأحزان ، وكل هذا نسميه مصلحة مجازية كما قال العز .

الثالث: المعنى الثالث للمصلحة أخذه أصحابه من تصريف الكلمة ، حيث أن المصلحة على وزن مفعلة وهذه الصيغة تدل على اسم مكان يكثر فيه ما منه اشتقاقه ، مثل: مأسدة ، اسم مشتق من أسد دل على مكان تكثر فيه الأسود ، ومثله مذأبة . فهي كما يقول ابن عاشور: (كاسمها شيء فيه صلاح قوي ، ولذلك اشتق لها صيغة المفعلة الدالة على اسلم المكان الذي يكثر فيه ما منه اشتقاقه وهو مكان مجازي)(3).

 $<sup>^{1}</sup>$  - قواعد الأحكام للعز ، ج $^{1}$  ، ص

<sup>.</sup> 14 ص 14 ، ص 14 . وواعد الأحكام للعز

<sup>.</sup> 200 مقاصد الشريعة، ابن عاشور ، تحقيق الحبيب بن الخوجة، ج3 ، ص 3

وقد ساند هذا الرأي الدكتور مصطفى زيد ونسبه إلى علماء التصريف فقال: بالهم (قرروا أن المصلحة مفعلة من الصلاح بمعنى حسن الحال وأن صيغة مفعلة هذه ، تستعمل لمكان ما كثر فيه الشيء المشتق منه . فالمصلحة عندهم إذاً شيئ فيه صلاح قوي )(1) وقد رُدَّ هذا الرأي من طرف علماء العربية منهم الاستراباذي(2)، حيث قال: (واعلم أن الشيء إذا كثر بالمكان وكان اسمه جامدا ، فالباب فيه مفعلة بفتح العين كالمأسدة والمسبعة والمذأبة ، أي : الموضع الكثير الأسد والسباع والذئاب وهو مع كثرته ليس بقياس مطرد)(3).

ولقد صحح هذا القيد إبراهيم الكيلاني فقال: (وهذا القيد ذكره الأستراباذي وإن لم ينص عليه كثير من المتقدمين من أهل العربية ، وهو قيد صحيح كما يدل عليه السماع ، والظاهرأن إدخال تاء التأنيث في المصلحة بمعنى اسم المكان إنما هو لإرادة معنى البقعة كالمقبرة والمدرسة)(4).

وخلاصة ما تقدم، وبعد التدقيق في هذه المعاني ، أن أقربها إلى حقيقة المصلحة هو المعنى الأول ، لأنه يجعل المصلحة تلك المنافع المقارنة والمتحصل عليها من الأمر المتوخى منه الصلاح أما المعاني الأخرى فهي معاني مجازية ،والمجاز لا يغني عن الحقيقة .

البند الرابع: المحلمة احطهاً: بعد ذكرنا للتعريف اللغوي للمصلحة ،نشرع في المعنى الاصطلاحي فنقول: اختلفت عبارات المؤلفين في معنى المصلحة اصطلاحا والمراد بالمصلحة عندهم هي ، (المصلحة المرسلة لأنها في موضع الخلاف بين العلماء، أما مطلق المصلحة فإنه لم ينفها الشارع الحكيم) (5) وهذه أقوالهم .

 $<sup>^{1}</sup>$  - المصلحة في التشريع الإسلامي، مصطفى زيد، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - الإسترباذي، هو: رضي الدين محمد بن الحسن السمناني الملقب ب نجم الأئمة ، نحوي ، متكلم ، من مؤلفاته: شرح الشافي في الصرف ، وشرح الكافية في النحو و حاشية على تجريد العقائد. انظر عن ترجمته: (شذرات الذهب ج $^{2}$  ، م $^{3}$  ، م $^{3}$  و معجم المؤلفين ج $^{2}$  ، م $^{3}$  ، م $^{3}$  ، م $^{3}$  و معجم المؤلفين ج $^{2}$  ، م $^{3}$  ، م $^{3}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - نقلا من كتاب قواعد المقاصد لإبراهيم الكلاني ، م $^{3}$ 

<sup>400</sup> و قاعد المقاصد ، إبراهيم الكيلاني ، ص $^4$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  - رأى الأصوليين في المصلحة و الاستحسان، العبد محمد النور، ج $^{1}$  ص $^{5}$ 

- عرفها الغزالي بقوله المصلحة التي نعنيها (المحافظة على مقصود الشرع ومقصود الشرع من الخلق خمسة وهو أن يحفظ عليهم دينهم ونفوسهم وعقولهم ونسلهم ومالهم، فكل ما يحفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة، وكل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة ودفعها مصلحة)<sup>(1)</sup>.

- وعرفها الرازي<sup>(2)</sup> بأنها: (عبارة عن المنفعة التي قصدها الشارع الحكيم، من حفظ دينهم و نفوسهم وعقولهم ونسلهم وأموالهم، طبق ترتيب معين فيما بينها) (3).

- أما الشاطبي فقد عرفها بقوله: (وأعني بالمصالح ما يرجع إلى قيام حياة الإنسان وتمام عيشة ونيل ما تقتضيه أوصافه الشهوانية على الإطلاق حتى يكون منعماً) (4)

- أما العز فقد قسمها إلى أربعة أقسام وقال عنها ألها: (اللذات وأسبابها والأفراح وأسبابها والأفراح وأسبابها) (5) وقد سبق الحديث عن رأيه في فرع المصلحة لغة .

وقد اقترب الطوفي من تعبير العِزِّ جاعلاً معناها العرفي- الاصطلاحي- بعد أن ذكر المعنى اللغوي و تُلَّث بالشرعي، قال: (أما حدُّها بحسب العرف فهو السبب المؤدي إلي الصلاح والنفع كالتجارة المؤدية إلي الربح)(6)

وبالنظر لهذه التعاريف نرى أن التعاريف الثلاثة الأولى أي تعريف كل من (الغزالي، الرازي، الشاطبي) تجعل المصلحة ما يحفظ المقومات الأساسية لحياة الإنسان سواء كان هذا

<sup>. 482</sup> م 1 - المستصفى ، الغزالي ، ج1، ص

الشافعية ، يقال له ابن خطيب الري من متكلمي أهل السنة و الجماعة ، ولد بطبرستان ، ونشأ في بيت علم تحت الشافعية ، يقال له ابن خطيب الري من متكلمي أهل السنة و الجماعة ، ولد بطبرستان ، ونشأ في بيت علم تحت رعاية أبيه العالم ضياء الدين عمر من علماء الشافعية ، وحيثما ذكر لقب الإمام في كتب الأصول و الفقه الشافعية فهو الإمام الفخر الرازي، من تلاميذه الإمام البغوي، من مؤلفاته : المحصول والمعالم كلاهما في الأصول . انظر ترجمته في: (طبقات الشافعية لابن هداية الله ص 216، و أصول الفقه تاريخه ورجاله ص 225 ومعجم المفسرين -20

<sup>3 -</sup> انظر هامش إرشاد الفحول، ص790 .

 $<sup>^{4}</sup>$  - الموافقات، الشاطبي، ت: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان ،دار ابن عفان ، ط $^{1}$  ،  $^{1}$  ، مج  $^{2}$  ، ص $^{2}$  ، ص $^{2}$  .

<sup>. 15</sup> ص ، 1 م العز ، ج1 ، ص 5

 $<sup>^{6}</sup>$  - رسالة في رعاية المصلحة ، الطوفي ، ص $^{6}$ 

الأساس معنوي أو مادي أو ذاتي — فالمعنوي : الدين والمادي: المال والذاتي: هـو نفـس الإنسان وما يحويه من روح وعقل.

وما تتميز به هذه التعاريف، ألها لم تعرف المصلحة كمفهوم، وإنما ذكرت بالتعيين مصادر المصلحة المطلوبة.

أما العز و الطوفي، فقد جعلا المصلحة، هي السبب المؤدي إلى المصلحة، وهذا من باب تسمية السبب باسم المسبَب، وهي تسمية مجازية كما مرّ معنا .

ور. مما كذلك تعريف الشيخ الطاهر بن عاشور قريب من الفهم السببي للمصلحة، حيث يقول: (يظهر لي أن أعرفها بأنها وصف للفعل يحصل به الصلاح أي نفع منه دائما أو غالبا للجمهور أو الآحاد) (1).

فالمصلحة عند الشيخ ابن عاشور، وصف للأفعال، وما الأفعال إلا أسباب لِلْحُصول على المصلحة أو لحصولها .

وخلاصة الكلام أن المصلحة اصطلاحًا تدور مع المعين اللغوي على معنيين: الأول: هو المنفعة المقصودة

والثاني: هو السبب الموصل للمصلحة.

وعند تقليب النظر في تقارب المعنى اللغوي مع الاصطلاحي للمصلحة، يبدو واضحاً ألها عبارة عن جلب المنفعة ودفع المضرة. وهي عبارة الغزالي التي تناقلها الأصوليين من بعده.

هذا التعريف ، اعتقد ، أنه تضمن، ضمنياً ، معنيي المصلحة السابقين (أي المنفعة أو سببها) وذلك عند تحليل جملة " جلب منفعة ودفع مضرة "، فهي جملة مكونة من مصدرين الأول: مصدر عادي والثاني : مصدر ميمى .

- فمصدرا (جلْب)و (دفْع) هما مصدران لفعلِي (جلَب ودفَع) فالفعلان يمثلان الأسباب الجالبة والدافعة .
- أما المصدران الميميان، (منفعة) و (مضرة) فهما يدلان على المصلحة المجلوبة والمفسدة المدفوعة .

27

<sup>.</sup> 200 مقاصد الشريعة ، ابن عاشور ، ت : الحبيب بن الخوجة ، ج3 ، ص -1

فمن أخذ بمصدري الجلْب والدفْع ، جعل المصلحة أسباباً . ومن أخذ بمصدري منفعة ومضرة ، جعل المصلحة الشيء الذي فيه النفع والصلاح أو الضر والفساد .

والخلاصة التي يمكن الخروج بها خلال هذه الرحلة مع مصطلح المصلحة، هي أن العلماء «لم يتفقوا- كما بدا ذلك واضحا فيما قدمناه- على تعريف جامع لها» (1).

وعدم الاتفاق على تعريف واضح للمصلحة يؤثر سلبًا على تسمية الضروريات مصالح ، وذلك إذا قلنا أنها مصالح ، معنى ذلك أن هذه الضروريات، إما هي أسباب موصلة للمصالح الحقيقية ، وبالتالي هي مصالح مجازية ، وهذا القول لم يقل به أحد ممن اطلعت على أقوالهم.

وإما هي مصالح حقيقية مطلوبٌ تحصيلها وحفظها ، وهذا القول أحق بالقبول لو أن العلماء اتفقوا على تعريف المصالح به ، ولا يكفي القول ألهم متفقون على أن الضروريات مصالح ولا مشاحة في الاصطلاح، لأنا نقول أن للاصطلاح تاثير في توجيه التصورات والتطبيق العملي لهذه التصورات .

## الغرع الثاني: مطلع المناسب أو المناسب الخروري:

من المصطلحات التي ذكرها العلماء عند حديثهم عن الضروريات مصطلح المناسب الضروري، كقول الرازي في محصوله: (ثم قد عرفت أن المناسبة التي من باب الضرورة خمسة )<sup>(2)</sup>. وكقول ابن أمير الحاج<sup>(3)</sup> صاحب التقرير والتحبير شرح التحرير (وقوله من مناسبة أي المناسب المقبول إجماعا وهو المناسب الضروري أو المصلحي) (4). ويقصد بالمصلحي، الحاجي.

 $<sup>^{1}</sup>$  - المصلحة لمصطفى زيد ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - المحصول في أصول الفقه ، الرازي ، ص 458.

 $<sup>^{3}</sup>$  - ابن أمير الحاج هو : محمد بن محمد بن الحسن بن سليمان بن عمر بن محمد بن الحلبي الحنفي المعروف بـ " بن أمير الحاج " و بـ "بن الموقِت(825-879) فقيه أصولي مفسر ، له مصنفات : التقرير والتحبير شـرح التحرير ، شرح المختار لابن مودود الموصلي في فروع الفقه الحنفي . انظر ترجمته في (معجـم المـؤلفين ج $^{11}$  ص $^{275}$  و شذرات الذهب ج $^{9}$  ص $^{490}$  و الضوء اللامع للسخاوي ج $^{9}$  ص $^{11}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  - التقرير والتحبير شرح تحرير ابن الهمام ، ابن أمير الحاج ، ج $^{5}$  ، ص $^{378}$  .

وقال ابن السبكي <sup>(1)</sup> في جمع الجوامع (والمناسب ،ضروري وحاجي وتحسيني)<sup>(2)</sup>. إذاً : فما معنى المناسب ؟ وما هي علاقته بالضروريات الخمس ؟ .

## البند الأول: تعريف المناسب لغة

(يقال هذا الشيء مناسب لهذا الشيء أي ملائم له)(3).

والمناسب اسم من المناسبة ولكونها وصف قائم بالمناسب تحدث الأصوليون عن الوصف المناسب عند حديثهم عن مسلك المناسبة.

وهي عندهم: تسمى الإخالة وتخريج المناط (4). وهناك من أنكر تسميتها بتخريج المناط، وإنما هي استخراج العلة؛ هو ما يطلق عليه تخريج المناط (لأن المناسبة و الإخالة معنيان قائمان بالوصف المناسب وهو الملائمة والموافقة فلا يناسبها التسمية بتخريج المناط ولا التعريف بتعيين العلة إذ التخريج والتعيين فعلان للمستدل )(5)

كما تسمى المناسبة ( بالمصلحة وبالاستبدال وبرعاية المقاصد)(6).

### البند الثاني: المناسبة احطلاماً

يعتبر مبحث المناسبة من أعقد مباحث القياس (وقد اضطرب كلامهم في تحقيقها وتقسيمها)<sup>(7)</sup>.

فالمناسبة هي (تعيين العلة بمجرد إبداء المناسبة من ذاته لا بنص ولا غيره كالإسكار في التحريم، والقتل العمد العدوان في القصاص)<sup>(1)</sup>.

السبكي، هو: تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي (777-771) هـ قاضي القضاة ، تعلم عن والده على السبكي و الحافظ المزي والذهبي ، أفتى و لم يتجاوز الثامنة عشرة ، له من المصنفات منها : جمع الحوامع وشرح مختصر ابن الحاجب يسمى رفع الحجاب ، وطبقا ت الشافعية الكبرى وله شرح على منهاج البيضاوي . انظر ترجمته في (شذرات الذهب ، ج8، ص378 و أصول الفقه تاريخه ورجاله ، ص364)

 $<sup>^{2}</sup>$  - جمع حوامع ، تاج الدين عبد الوهاب ابن السبكي ، ص 92 .

 $<sup>^{3}</sup>$  - الأحكام ، الآمدى ،ج $^{3}$ ، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - شرح الكوكب المنبر، ابن النجار، مجلد 4، ص 152.

 <sup>-</sup> حاشية البناني على شرح المحلي على جمع الجوامع ، ج2 ، ص 274.

<sup>.</sup> 343 منتهى السول في علم الأصول ، سيف الدين الآمدي ، ص  $^{6}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  - حاشية الازميري على مختصر العلامة منلا حسرو ، ص  $^{318}$ .

أما المناسب: فله معنيان

المعنى الأول: (أنه الذي يفضي إلى ما يوافق الإنسان تحصيلا وإبقاءً وقد يعبر عن التحصيل بجلب المنفعة وعن الإبقاء بدفع المضرة ) $^{(2)}$ . وقوله: الذي يفضي –أي السبب المؤدي – إلى المصلحة تحصيلا وإبقاء ، حلبا ودفعا. وبتعبير آخر للبيضاوي ( المناسب ما يجلب للإنسان نفعا أو يدفع عنه ضرراً ) $^{(3)}$ .

المعنى الثاني: (هو وصف ظاهر منضبط يحصل عقلا من ترتيب الحكم عليه ما يصلح كونه مقصوداً للشارع من حصول مصلحة أو دفع مفسدة )(4).

وقيل ( هو الملائم لأفعال العقلاء في العادات فإنه يقال :هذه اللؤلؤة تناسب هذه اللؤلؤة أي الجمع بينهما في سلك واحد متلائم )(5).

وقد علق الرازي على هذين المعنيين بقوله: ( التعريف الأول ؛ قول من يعلل أحكام الله تعالى بالحكم والمصالح ، والتعريف الثاني ؛ قول من يأباه)(6).

وعلى قول من يعلل الأحكام بالحكم والمصالح ، فإن التعريفان في المعنى الأول قريبان من تعريف المصلحة عن الغزالي والبغدادي، ابن قدامة المقدسي في روضته حيث يقولان: (المصلحة هي جلب منفعة أو دفع مضرة)<sup>(7)</sup>.

## البند الثالث: العلاقة بين المناسبة والمحلحة(8):

قلنا أن المناسبة مسلك من مسالك العلة ، والمناسبة عندهم هي جلب المنفعة ودفع المضرة ، والدارس لمبحث المناسبة، وعلى اعتبار أنها تتضمن وصفا مناسبا يمكن بناء الحكم عليه شرعا وعقلا كما مر معنا، فإنهم تحدثوا عن الوصف المناسب قسموه إلى مناسب معتبر

 $<sup>^{1}</sup>$  - رفع الحجاب على مختصرين الحاجب ، تاج الدين عبد الوهاب ابن السبكي ، ج $^{4}$  ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المحصول ، للرازي ، ج 5 ، ص 158.

 $<sup>^{3}</sup>$  - شرح البد خشي منهاج العقول على منهاج الأصول للبيضاوي ، ج $^{3}$  ، ص

 $<sup>^{4}</sup>$  - جمع الجوامع تاج الدين عبد الهاب ابن السبكي ، ص  $^{91}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المحصول ، للرازي ، ج5 ، ص 158.

 $<sup>^{6}</sup>$  - نفس المرجع ج $^{7}$  158 - 159...

 $<sup>^{7}</sup>$  - المستصفى ج $^{2}$  ص  $^{481}$  ، و روضة الناظر للموفق ابن قدامة المقدسي ، ص  $^{311}$  .

 $<sup>^{8}</sup>$  - لمزيد معرفة العلاقة بينهما انظر كتاب رأي الأصوليين في المصلحة والاستحسان ج $^{1}$  من ص $^{175}$  -  $^{120}$ .

وملغي ومرسل. وجعلوا المعتبر هو المصالح المعتبرة ، والملغى هو المصلحة الملغاة والمرسل هو المصالح المرسلة ،وإذا ذهبنا إلى مبحث الاستصلاح تجدهم يعيدون هذا التقسيم الثلاثي للمصالح ويمثلون للمصالح المعتبرة بالضروريات الخمس. إذا العلاقة بين المناسبة والمصلحة تحكمن في كون ( المصلحة عبارة عن الثمرة والنتيجة المترتبة ...إلى آخره. وهذه الألفاظ ليست كذلك إذ هي عبارة عن العلة الموصلة إلى تلك النتيجة بواسطة الحكم) (1). ويقول القرافي عن هذا التداخل بين المصلحة والوصف المناسب: ( وهو – أي المناسب ينقسم إلى ما اعتبره الشارع وإلى ما ألغاه، وإلى ما جهل حاله ... والى ما جهل أمره هو المصلحة المرسلة ) 2. ويزيد الإسنوي الأمر توضيحاً فيقول: ( إن المناسب قد يعتبره الشارع وقد المرسلة ) 2. ويزيد الإسنوي الأمر توضيحاً فيقول: ( إن المناسب قد يعتبره الشارع وقد المرسلة وأقسامها يلغيه، وقد لا يعلم حاله، وهذا الثالث هو المسمى بالمصالح المرسلة، ويعبر عنه بالمناسب يلغيه، وقد لا أخد الغزالي وهو يتحدث عن الاستصلاح أي المصلحة المرسلة وأقسامها يقول (وإذا أطلقنا المعنى المخيل والمناسب في كتاب القياس أردنا به هذا الجنس) (4). أي المصلحة المرسلة .

والخلاصة في علاقة الوصف المناسب بالمصلحة تتلخص في (أنه مبني على أن أحكام الله سبحانه مشتملة على مصالح ومنافع وأن أحكامه معللة بهذه المصالح)<sup>(5)</sup>.

وختاما لهذا المطلب نقرر؛ أن مصطلح المناسب يفارق مصطلح المصلحة في كونه وصفاً مناسباً يؤدي إلى المصلحة، أما المصلحة فهي الأثر الذي يترتب عن الحكم الذي أدى إليه الوصف المناسب، و بموجب هذه المفارقة نقول: أن المناسب الضروري، لا يؤدي المعنى الذي يؤديه مصطلح المقاصد الضرورية ، وبالتالي يترجح لدينا مصطلح المقاصد الضرورية والمناسب الضروري .

 $<sup>^{1}</sup>$  - رأي الأصوليين في المصالح المرسلة و الإستحسان ،العبد نور الدين، ج $^{1}$ ،  $^{2}$ 0.

 $<sup>^{2}</sup>$  - تنقيح الفصول ، القرافي، ص  $^{2}$  .

<sup>3-</sup> نماية السول ، الإسنوي، ج4، ص386/385.

<sup>. 482</sup> م م  $^{4}$  - المستصفى ، ج

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - معالم أصول الفقه ، الجيزاني ، ص 211.

# الفرع الثالث: مصطلع الأصول و الكليات الضرورية البند الأول: معنى مصطلع الأصول

وهناك من عَبَّر عن الضروريات بالأصول، ولقد قال بذلك أبو حامد الغزالي حيث قال: ( فكل ما يتضمن هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة:...وهذه الأصول الخمسة

حفظهما واقع في رتبة الضروريات فهي أقوى المراتب في المصالح)<sup>(1)</sup>. وسماها الشاطبي، الأصول الكلية، قال: (أن الأصول الكلية التي جاءت الشريعة بحفظها خمسة: الدين و النفس و العقل والنسل و المال)<sup>(2)</sup>

والأصل في اللغة: عبارة عما يبني عليه غيره (3) سواء كان الابتناء حسياً أو معنويا (4) والإشارة بلفظ الأصل من الغزالي و الشاطبي، لفتة لطيفة منهما \_\_ رحمهما الله \_ فيكونا بهذا اللفظ قد أوضحا أن هذه المقاصد هي أصول لغيرها .

ورغم ذلك يبقى هذا اللفظ قاصراً عن تأدية المعنى المطلوب، فهو إن صدقت تسميته للمصالح الضرورية باعتبارها أصل للحاجية والتحسينية ، فلا يصدق جعله مرادف لمصطلح المقاصد ، لأن الأصل له معان متقاربة، كالأساس والقاعدة، لهذا \_ أعتقد \_ تحرز العلماء من تسمية الضروريات، بالأصول الضرورية .

## البند الثاني: معنى مطلع الكليات

كما سبق القول:أن الحديث عن الضروريات الخمس، تناوله العلماء الأصوليون في كتبهم بألفاظ مختلفة، فقالوا: المصالح الضرورية والمقاصد الضرورية والأصول الضرورية والمناسب الضروري، كما ورد بين هذه المصطلحات مصطلح الكليات، فقالوا: الكليات الخمس أو الكليات الضرورية، فما حدوى إقحام هذا اللفظ في هذا الباب.

لمعرفة هذا الأمر، لزم معرفة معنى الكليات لغة واصطلاحاً، بعد ذلك ننظر في مدى

<sup>482</sup> م را - 1 مستصفى -  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الموافقات ج3، ص236.

<sup>3 -</sup> التعريفات ، الجرجاني، ص28 وانظر: الحدود الأنيقة والتعريفات الدقيقة، الشيخ زكريا الأنصاري، ص66.

 $<sup>^{-4}</sup>$  معجم أصول الفقه، خالد رمضان حسن ، $^{-4}$ 

أحقية هذا اللفظ بالإثبات أو الإقصاء.

أَمَا مَعَدَى الْكَلْيَاتِ لَغَة فإن هذا اللفظ تتنازعه ثلاث كلمات هي كل أو الكل والكلي والكلية.

الكل: هي لفظ كل دخلت عليه الألف واللام وكلٌ ( لفظهُ واحد ومعناه جَمْع فيقال :كلٌ حضر، وكلٌ حضروا ، على اللفظ وعلى المعنى أخرى ، وكل و بعض معرفتان و لم يجئ عن العرب بالألف واللام وهو جائز لأن فيهما معنى الإضافة ،أضَفت أم لم تُضف ) (1) . وقال الزركشي (2) : (كلٌ: اسم وضع لضم أجزاء الشيء على جهة الإحاطة، من حيث كان لفظه مأخوذاً من لفظ الإكليل والكلّة والكلالة مما هو للإحاطة بالشيء) (3) .

قال في لسان العرب (الكل:اسم يجمع الأجزاء يقال كلهم منطلق وكلهن منطلقـة ومنطلق)(4).

وقد استعمل المناطقة لفظ كلٍ في كتاباهم ، محلاة بالألف واللام ، وقد أحذ علما الشريعة هذا اللفظ من المنطق اليوناني كما أخذوا غيره ، بل وُلع بعض علماؤنا بمنطق الفلسفة اليونانية، من شدة ولعهم بها جعلوا مقدمة منطقية في كتبهم الأصولية اشتملت على ألفاظ مثل الماهية والماصدق والموضوع والمحمول وكذا لفظتي الكل والكلي حتى بات من الصعوبة الكلام في الأصول ، دون مقدمة منطقية .

#### البند الثالث: معنى الكل عند المناطقة

يقول المناطقة أن التصورات الواقعة في الذهن تنقسم إلى جزئيات وكليات، والجزئيات هي جمع ، مفردها الجزئي. والكليات جمع، مفردها الكلي. وهذه الألفاظ تفارق

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - مختار صحاح ص 366.

 $<sup>^{2}</sup>$  - الزركشي: هو بدر الدين محمد بن بمادر بن عبد الله (745-794) هـ عالم بالأصول و الفقه الشافعيين ، ولد بمصر ومات بما ، أخذ عن الإسنوي و البلقيني ، كما أخذ عن الأذرعي بحلب، وعن علماء دمشق ، الله: البحر المحيط في الأصول و تشنيف المسامع و الديباج بتوضيح المنهاج . انظر ترجمته في (شذرات الذهب ج8ص 572 و معجم المفسرين ج2 ص 505 و أصول الفقه تاريخه ورجاله ص 389)

 $<sup>^{3}</sup>$  - البرهان في علوم القرءان ، الزركشي ، ج $^{4}$  ، ص

 $<sup>^{4}</sup>$  - لسان العرب لابن منظور، مج  $^{5}$ ، ص  $^{3917}$ 

الكل والجزء في الاصطلاح.

الكل: تحته أجزاء لا جزئيات، (وهذه الأجزاء مجتمعة في هيئتها التركيبية يطلق عليها اسم الكل ولا يصح إطلاق اسم الكل على جزء من أجزائها وحده)(1)مثل الإنسان هو"كل"متكون من أجزاء : ذراعين ورجلين ..الخ فلا يصح إطلاق اسم الكل على الذراع

أو أي عضو غيره (والجزء ما تركب منه ومن غيره)(2).

أما الكلي : فهو كل مفهوم ذهني لا يمنع تصوره من وقوع الشركة فيه (3) مثل إنسان وحيوان وطائر ، وعليه يمكن القول أن الفظ المفرد الكلي (هو الذي يدل على كثيرين بمعنى واحد متفق... وبالجملة الكلي هو اللفظ الذي لا يمنع مفهومه أن يشترك في معناه كثيرون )(4) وقال الفارابي (5): (فالمعاني التي شألها أن تَحمل أكثر من واحد تسمى المعاني الكلية والمعاني العامة والعامية)

والخلاصة (أن الكلي تحته جزئيات وأن الكل تحته أجزاء والحكم على الكلي يصدق بأي جزئي من جزئياته أما الحكم على الكلي فلا يصدق بجزء من أجزاء بل لابد من اجتماعها)<sup>(7)</sup>.

وبعد معرفتنا لمعنى الكليات التي هي جمع للكلي، نقول أن الأصوليين استعملوا هـذا اللفظ في كتاباهم، خاصة عند حديثهم عن القواعد، فسموها الكليات الفقهية على اعتبار

<sup>1 -</sup> ضوابط المعرفة ، حنبكة الميداني ، ص 37

<sup>.</sup> 35 - 38 نفس المرجع ، ص

 $<sup>^{3}</sup>$  - نفس المرجع ، ص  $^{3}$  - 35 .

<sup>· -</sup> اصطلاحات الفلاسفة ،عمار طالبي ،ص 48 .

<sup>-</sup> الفارابي، هو: أبو نصر محمد بن محمد بن طرخان (260-339) يعرف بالمعلم الثاني لأنه شرح مؤلفات أرسطو المعلم الأول، كان زاهداً في الدنيا لا يرى إلا مع كتبه مطالعاً أو مؤلفاً أو شارحاً ، من كتبه: جوامع السياسة ، و الفصوص ، و إحصاء العلوم و أراء أهل المدينة الفاضلة . انظر ترجمته في (البداية والنهاية ج11 ص224 و الوافي بالوفيات ج1، ص106 و وفيات الأعيان ج12 ص106.

<sup>6 -</sup> الألفاظ المستعملة في المنطق، للفارابي، ص59.

<sup>7 -</sup> ضوابط المعرفة، حبنكة الميداني، ص 38.

أن هذه القواعد هي عبارة عن حُكْم كلي يتضمن أحكام جزئية كثيرة تتقاطع في دلالة واحدة مثل :قاعدة المشقة تجلب التيسر فهي كلية يدخل تحتها كل حكم يرفع المشقة ويجلب التيسير.

ذكر الأصوليون الكليات -كما ذكرها المناطقة- وهم يتحدثون عن الضروريات الخمس فسموها بالكليات الخمس، كما فعل القرافي في فروقه (1). والزركشي في البحرالحيط (2). وهذه (الكليات الخمس الأصولية) تشبه في العدد لا في التسمية والمعنى (الكليات الخمس المنطقية) (3) وهي عندهم الجنس والنوع والفصل والخاصة والعرض العام. العام.

وكلمة الكليات استعملها الأصوليون بالمعنى نفسه الذي استعملها به المناطقة: بأنه اللفظ الكلي المشتمل على جزئياته، فهذا الشاطبي عند تقسيمه للعوائد إلى ضربين؛ واحد لا يختلف بحسب الأعصار والأمصار والأحوال والثاني يختلف باختلافها فقال: (إنما قلنا ذلك لأن الضرب الأول راجع إلى عادة كليه أبدية ... وأما الضرب الثاني فراجع إلى عادة كليه أبدية ... وأما الضرب الثاني فراجع إلى عادة جزئية داخلة تحت العادة الكلية»(4)

وهذا هو المعنى الذي أوحت به عبارات المناطقة في تعريفاقم السابقة للكلي، وبه سمى علماؤنا، الضروريات بالكليات الخمس، حيث ألهم جعلوا المقاصد الجزئية هي جزئيات للكليات الضرورية. يقول الغزالي (وكل مصلحة رجعت إلى حفظ مقصود شرعي علم كونه مقصودا بالكتاب والسنة والإجماع ليس خارجاً من هذه الأصول لكنه لا يسمى قياسا ولكنه مصلحة مرسلة) (5)

<sup>.</sup> 361 ص 2 ، القرافي ، ج 2 ، ص 1

 $<sup>^{2}</sup>$  - البحر المحيط ، الزركشي ، ج 4 ، ص 69.

 $<sup>^{3}</sup>$  - أنظر تفصيلها في إتحاف البصائر لعبد الكريم النملة، ج $^{0}$  ، ص $^{3}$ 

<sup>. 16</sup> المسألة 584 من الشاطبي ، ج $^{2}$  ، ص

<sup>.</sup> 25/24 و الأصول الكبرى ، لقطاش ، ص  $^{5}$ 

و بهذا يمكن أن نقول أن الضروريات الخمس هي مقاصد كلية لتضمنها جزئياتها، فمصطلح الكلي (هو الأدق في التعبير عن حقيقة المقاصد لأنه يعني احتواءه لكل الجزئيات فهو يمثل المركب الأصلي، وهذا لا يعني إلغاء المصطلحات الأحرى التي ذكرها العلماء والمحققون ؛ فإذا عرفت المفاهيم فلا مشاحة في الاصطلاح)(1)

و أحيراً نقول أن مصطلح الكليات ، يُعبر عن الضروريات من جانب شمولها لجزئياتها، أما جانب استهدافها بالحفظ شرعا لا يعبر عنها إلا لفظ المقاصــــد ، ولتحقيق هذين الجانبين لزم الجمع بين اللفظين في تركيب واحد فنقول "المقاصد الكلية".

وختاماً لهذه المطالب الثلاثة ، وبعد التفصيل في معنى المصالح والمقاصد والمناسب، التي أضيفت اليها كلمة الضروريات، تبين لنا أن أكمل لفظ يمكن إضافة لفظ الضروريات إليه، هو لفظ المقاصد، إذ هو منتهى العلل والمناسبات كما أن حفظها هو من أعظم طرق تحقيق المصالح وجلبها ، وبهذا حق لنا أن نقول : المقاصد للضرورية .

## البند الرابع: رأينا في تعديد المصطلع:

بعد أن أوضحنا المصطلحات العلمية التي استعملها الأصوليون في التعبير عن الضروريات الخمس ، وبَيَّنَا أن أقرب المصطلحات المعبرة عسن مقصود علمائنا هو مصطلح المقاصد، لتضمنه مفهومي المصلحة والمناسبة، إذْ أن كلَ مقصود إلا وفيه مصلحة و فيه معنى المناسبة لبناء الحكم عليه.

و بما أن علماءنا جعلوا المقاصد الضرورية المحصورة في الخمس، هي بمثابة الأمر الذي تشترك فيه جميع مقاصد الخلق ، إذ يعتبر كل مقصد ضروري من الخمس هو كلي، لجملة من المقاصد غير المنتهية زمانا ولا مكانا ولا أشخاصا ؛ فهي لهي سندا الاعتبار كليات لغيرها، وهذا الغير يعتبر جزئيات لكل واحد منها.

والطحة: نقترح المصطلح المركب الذي نعتقد أنه الكامل التام الشامل للمعنى المراد من عبارات الأصوليين والمقاصدين على حد سواء؟

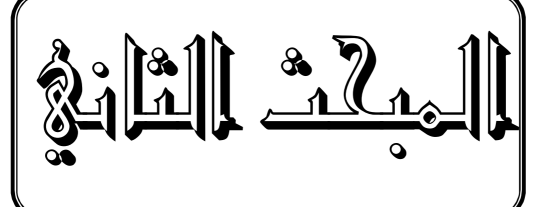
وهو: المقاصد الكلية الضرورية.

<sup>. 311 / 1</sup> المستصفى ج $^{-1}$ 

( ووجه التسمية ظاهر فهو ضرورية لأن فقدها يوقع في الضرر والحاجة ووجودها يندفع بها الضرر، فهي منسوبة إلى ضدها، وهي كلية لاندراج جميع أحكام الشريعة فيها ورجوعها إليها، إذ ما من حكم من الأحكام إلا وهو راجع إلى حفظ هذه الكليات مباشرة أو بطريق التكميل والتنمية ، وهي مقاصد لأن جميع أحكام الشريعة وسيلة إلى تحقيقها وقيامها )(1). فهي بهذا المعنى تتصف بالثبات في عددها والقطع في مقصوديتها والعموم في شمولها لجميع الخلق.



 $^{1}$  - رأي الأصوليين في المصلحة و الاستحسان، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ 



الأسكي عليه النهال عصد المراب

المالية الأول: المشروريات منط القعاري

المالب الثاني: الضروريات عنم الماصين

#### تمهيد:

كان لإمام الحرمين<sup>(1)</sup>،الجويني، الشرف الأكبر في وضع لبنة علم المقاصد، فهو من وضع بذرة المقاصد في حقل الفكر الإسلامي، و يتضح ذلك في كتاباته خاصة كتابه البرهان في أصول الفقه. وبخصوص موضوعنا، له السبق كذلك، حيث أشار إلى المقاصد الضرورية في كتابه البرهان وهو يقسم العلل والأصول إلى خمسة أقسام<sup>(2)</sup>نلخصها فيما يلى:

- ما يؤول إلى أمر ضروري.
  - ما يتعلق بالحاجة العامة.
- ما لا يتعلق بالضرورة ولا بالحاجة لكنه يؤدي إلى جلب نفع أو دفع مضرة.
  - ما لا يستند إلى حاجة أو ضرورة لكن تحقيق المقصود فيه مندوب إليه.
  - مالا يحمل ضرورة ولا حاجة ولا معنى ولا مكرمة. وهذا يندر تصوره .

هذه الأقسام الخمسة يختصرها تلميذه الغزالي عند تقسيمه المصلحة باعتبار قوها في ذاها إلى الضروريات والحاجيات والتحسينات<sup>(3)</sup>. هذه الثلاثة لا تحفظ إلا بحفظ مقاصدها في الخلق. وهذه المقاصد لا تعدو أن تكون تلك الكليات الثلاثة التي (لم يعتمد الناس في إثبات قصد الشارع في هذه القواعد على دليل مخصوص ولا على وجه مخصوص، بل حصل لهم ذلك من الظواهر و العمومات والمطلقات والمقيدات والجزئيات الخاصة في أعيان مختلفة

<sup>1-</sup> الجويني، هو: عبد الملك بن عبد الله بن يوسف النيسابوري ، المعروف بإمام الحرمين، المكنى بأبي المعالي (478-418) أصولي فقيه مفسر ، اخذ العلم عن والده ، لما توفي والده ، أتى على كتب والده دراسة ، وتفقه على كثير من العلماء و برع في الفقه الشافعي حتى صار مبرزاً يرجع إليه، ثم أخذ في تحقيق المذهب الشافعي. من تصانيفه: البرهان في أصول الفقه ، وغياث الأمم في التياث الظلم ، والورقات في أصول الفقه . انظر ترجمته في (طبقات الشافعية لابن هداية الله ص 174 و شذرات الذهب ج5 ص 335 و معجم المفسرين ج1 ص 333)

<sup>923.927</sup> البرهان، إمام الحرمين الجويني، ج2، ص2

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - المستصفى ،الغزالي، ج2 ، ص482.

ووقائع مختلفة في كل باب من أبواب الفقه، و كل نوع من أنواعه حتى ألفوا أدلة الشرعية كلها دائرة على الحفظ على تلك القواعد)<sup>(1)</sup>.

ومنه يمكن القول: (أن ما ذكره الإمام الجويني ليس إلا تقسيما شكلياً، لا يؤثر في جوهر التقسيم الثلاثي) (2) خاصة إذا علمنا أنه لا يجعل القسم الرابع قسماً مستقلاً بل هو جزء من القسم الثالث لا يتميز عنه إلا بكونه (مندوبا إليه تصريحاً ابتداءً) (3) أما الخامس فهو كالمعدوم حيث صرح بأنه (هذا يندر تصويره جداً) (4)

ولما كانت المقاصد الضرورية هي أصل الكليات الحاجية والتحسينية . واختلالها يعني اختلال الباقين، وبهذا الاعتبار، تعتبر الضروريات محور المقاصد الشرعية ولب الفكر المقاصدي . فما هي إذن هذه المقاصد الضرورية؟

## المطلب الأول: الضروريات عند القدامي:

## الغرع الأول: عدد الضروريات عند القدامي:

#### تقديم:

لعلماء الأصول القدامي قَدَمُ السبق في ذكر الضروريات وتحديد عددها ومسمياتها، وقد لا نجد اختلافاً كبيراً في عددها ولا في تسميتها بينهم ويرجع \_ في نظري - هذا الاتفاق النسبي في ذلك إلى أمرين.

- الأول: أن هذا العلم أو الفهم المقاصدي يعتبر فهماً جديداً - من جانبه النظري- في موضوعه، طراً على الفكر الإسلامي حيث طرحه الجويني بفهمه العميق في مؤلفاته خاصة البرهان وغياث الأمم، ثم واصل السير بأسلوب أوسع ودقيق تلميذ الجويني - أبو حامد الغزالي في كتابية المستصفي وشفاء الغليل، خاصة عند حديثه عن المناسبة في مسالك العلة.

- الثاني : حالة الأمة الإسلامية حالة مزرية سياسيا وفكريا حيث الاختلافات السياسية والحروب الداخلية والخارجية والضعف العام للأمة الإسلامية ، مما أثر على الفكر وحركة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- الموافقات ، ج2 ، ص82.

 $<sup>^{2}</sup>$ - الأصول الكبرى لنظرية المقاصد ، عبد الحفيظ قطاش ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ - البرهان، الجويني ، ج $^{2}$  ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- البرهان، الجوييني ، ج2 ، ص926 .

التأليف ، فظهر فن الاختصار للمطولات وشرح المتون فكانت تُنقل الأفكار كما هي دون تعليق أو تنقيح أو تحقيق ؛ وكان لهذا الركود الفكري أثره في تراجع علم الأصول وبالتالي علم المقاصد .

## البند الأول: اكتشاف الضروريات النمس

يظهر للمطلع على الكتابات المقصدية الأولى، أن أول من أشار إلى بعض هذه الضروريات هو الإمام الجويني في كتابه البرهان حيث قال: ( فالشريعة متضمنها مأمور به ومنهي عنه ومباح، فأما المأمور به فمعظمه العبادات وأما المنهيات فاثبت الشرع في الموبقات منها زواجر... وبالجملة، الدم معصوم بالقصاص... والفروج معصومة بالحدود... والأموال معصومة من السراق بالقطع...)(1) وتذكر كتب المقاصد أن الإمام الغزالي هو أول من استقصاها وحصرها في هذه الخمس وعلى أثره درج الأصوليون حيث قال: (ومقصود الشرع من الخلق خمسة: وهو أن يحفظ عليهم دينهم ونفسهم وعقلهم ونسلهم ومالهم)(2) الشرع من الخلق خمسة المؤلي يبدد هذا الرأي القائل بأسبقية الجويني في إيجاد الضروريات، وأسبقية الغزالي في صياغتها في خمس إذ يؤكد بأن هناك واحد من أعلام الفكر الإسلامي سبقهما في ذلك ، ألا وهو أبو الحسن العامري(3) المتوفى سنة 381. حيث يقول: (وأما المزاجر مدارها أيضا عند ذوي الأديان الستة لن يكون إلا على أركان خمسة وهي: مزجرة قتل النفس كالقود والدية، مزجرة قتل أخذ المال كالقطع والصلب، مزجرة هتك السر كالجلد والرحم ،مزجرة ثلب العرض كالجلد مع التفسيق، مزجرة خلع البيضة عند الردة)(4)

وربما أفادتنا المخطوطات المغمورة التي لم تطبع أو لم يكشف عنها بعدُ، بمعلومات

<sup>. 1151/1150</sup> البرهان، ج2، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المستصفى،الغزالى، ج2، ص482.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - العامري، هو: أبو الحسن محمد بن يوسف النيسابوري. عالم بالمنطق و الفلسفة اليونانية ، من أهل حرسان ، أقام بالري، خمس سنين ، وأقام ببغداد مدة ثم عاد إلى بلده و توفى بها سنة 381 كما ذكر الزركلي وابن كثير في البداية و النهاية ج، ص ، لكن في هدية العارفين ذكر أنه توفى سنة 385 هـ. من مؤلفاته : كتاب الولاة والقضاة و له شروح على كتب أرسطو . انظر ترجمته في ( الأعلام ج7 ص 148)

<sup>.</sup>  $^{4}$  - الفكر المقاصدي قواعده وفوائده ، الريسويي ، ص $^{1}$ 

أكثر تخص علم المقاصد وربما أمدتنا بإضافات جديدة تثري هذا العلم الخصب المفيد.

وبعد أن قسم العلماء المصالح من حيث أهميتها ودرجة الاحتياج إليها إلى رتب ثلاثة: هي الضروريات والحاجيات والتحسينيات ، هذه القواعد الكلية - كما يسميها الشاطبي - (اعتبارها مقصودة للشارع، ودليل ذلك استقراء الشريعة والنظر إلى أدلتها الكلية والجزئية وما انطوت عليه من هذه الأمور العامة على حد الاستقراء المعنوي الذي لا يثبت بدليل خاص بل أدلة منضاف بعضها إلى بعض مختلفة الأغراض بحيث ينتظم من مجموعها أمر واحد تجتمع عليه تلك الأدلة )(1) ثم بالنظر إلى نصوص الشريعة الإسلامية واستقراء أحكامها توصل علماؤنا إلى تحديد أعلى رتب المصالح التي تدور عليها تكاليف الشريعة وأحكامها واتفقوا على حفظها وصيانتها وسموها بالضروريات ، وكاد الاجتماع يحصل على عددها لولا ما كان من إضافة الطوفي وتاج الدين السبكي من ضروري العرض.

### البند الثاني: الاحتلاف في تسمية الضروريات

لم يختلف علماؤنا كثيراً في تسمية الضروريات إلا في ضروري النسل. فالضروريات عندهم هي الدين والنفس والعقل والمال أما النسل (فسماه الغزالي في المستصفى و الآمدي في الأحكام الشاطبي في الموافقات وابن الحاجب في المنتهى والمختصر و الشوكاني في إرشاد الفحول: حفظ النسل ... بينما سماه ابن سبكي في جمع الجوامع وابن قدامة في الروضة والطوفي في مختصره والرازي في المحصول والقرافي في تنقيح الفصول وصاحب نثر البنود والبيضاوي في المنهاج وكذا شراحه الإسنوي<sup>(2)</sup> والبد خشي<sup>(3)</sup> وابن السبكي ،

 $<sup>^{1}</sup>$  - الموافقات، مج $^{1}$ ، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  - الإسنوي، هو: جمال الدين عبد الرحيم بن الحسن بن علي، المصري الشافعي ، ولد بإسنا ، كان إماماً في الفقه وأصوله و العربية ، من مؤلفاته و أشهرها :؛ نهاية السول شرح منهاج البيضاوي و الكوكب الدري في تخريج الفروع على الأصول و طبقات الشافعية . انظر ترجمته في ( طبقات الشافعية لابن هداية الله ص236، و شذرات الذهب ج6 ص223 و الأعلام ج6 ص134 و منهاج البدحشي هو : محمد بن الحسن البدحشي، عالم أصولي ومنطقي، توفي سنة 132هـ من مؤلفاته منهاج العقول شرح منهاج الأصول للبيضاوي ، وله شرح على حاشية إلياس الرومي على الشمسية في المنطق للقزويني ، انظر ترجمته في ( معجم المؤلفين ج1 ص13 و موسوعة الأعلام لإلياس سركوس ، ج1 ، ص13

(حفظ النسب)  $^{(1)}$  وسماه إمام الحرمين الفروج حيث قال: (والفروج معصومة بالحدود)  $^{(2)}$  كما سماها بذلك الشاطبي أيضا وسماها بعضهم الأبضاع كما فعل القرافي في الفروق فقال  $^{(3)}$  (فإن الضرورة لحفظ الدماء الناس وأموالهم و أبضاعهم وأعراضهم عن الضياع)  $^{(3)}$ .

وعند النظر في هذه التسميات نجد أن الفروج والأبضاع لها صلة بالنسل على اعتبار ألها محل الحرث والنسل ، فلا خلاف بين هذين الاسمين ولفظ النسل ،أما مع النسب فبينهما بعض الاختلاف في اللغة

فالنسب لغة: قال في الصحاح: (النسب واحد الأنساب والنسبة و النسيبة مثله وانتسب إلى أبيه أي اعتزى وتنَسَّبَ أي ادعى أنه نسيبك ) (4).

أما النسل لغة: قال الجوهري<sup>(5)</sup>: (النسل الولد وتناسلوا أي ولد بعضهم من بعض) (6). وقال صاحب المصباح المنير الفيومي: (النسل الولد ونسل نسلا من باب ضرب، كثر نسله، ويتعدى إلى مفعول، فيقال نسلت الولد نسلا، أي: ولدته، و أنسلته بالألف ،لغةً. ونسلت الناقة بولد كثير، وتناسلوا وتوالدوا) (7).

### البند الثالثم: علاقة النسل بالنسبم:

إذا علمنا أن النسل لغة الولد والنسب لغة هو القرابة مطلقا فإننا نرى أن هناك تداخل بين اللفظين وذلك أن الولد من القرابة القريبة التي تدلي إلى الأب بلا واسطة، وعند حديثهم عن حفظ النسب يتكلمون (عن حرمة الزنا والجلد والرجم وقالوا ب"انعدام هذه الأسباب يضيع الولد لعدم تعهد الآباء فهذا الكلام منهم دال على أن مرادهم من قولهم

<sup>160</sup> شرح الكوكب المنير، ج4، أنظر الهامش، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - البرهان ، الجويني ، ج $^{3}$  ، ص $^{48}$ 

<sup>.</sup> 1157 ص 3 الفروق القرافي ، ف 119 ، مج

 $<sup>^{4}</sup>$  - الصحاح مج  $^{1}$ ، ج $^{1}$ ، ص $^{224}$ .

 $<sup>^{5}</sup>$  – الجوهري، هو: إسماعيل بن حماد الجوهري الفرابي اللغوي المعروف ، كان إماماً في اللغة ، وصفه ياقوت بأنه " من أعاجيب الزمان ذكاءً وفطنة و علماً " توفى سنة 393هـ من تآليفه : كتاب الصحاح في اللغة ، انظر من أعاجيب الزمان ذكاءً وفطنة و علماً " توفى سنة 313هـ من عالم علم علم علم المعالم المعالم علم المعالم علم المعالم علم المعالم المعالم المعالم علم المعالم المعالم علم المعالم علم المعالم المعالم علم المعالم المعا

<sup>. 1829 ،</sup> ج 5 ، الصحاح مج -6

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - المصباح المنير، ص585.

حفظ النسب :حفظ الولد ) (1)

وما حفظ الولد إلا حفظ للنسل ومنه يتضح (أن حفظ النسب هو من وسائل حفظ النسل وصيانته إذا أن المحافظة على النسب إذ لا يقتضي لزوما المحافظة على النسب إذ لا يتصور المحافظة على النسل بإهدار الأنساب أو احتلاطها)<sup>(2)</sup>.

ولعل مقصود الغزالي ومن سايره في لفظ النسب هو من باب تسميته السبب باسم المسبب . وعبارة ابن أمير الحاج صاحب التحرير وشرحه التقرير توضح هذا المعنى، إذ يقول : ( وحفظ النسب بكل من حرمة الزنا بالكتاب والسنة والإجماع وحده الذي هو الجلد بهذه أيضاً و الذي هو الرجم بالسنة والإجماع لأن المزاحمة على الأبضاع تفضي إلى اختلاط الأنساب المفضي إلى انقطاع التعهد من الآباء المفضي إلى انقطاع النسل وارتفاع النوع الإنساني من الوجود)(3)

والدليل على أن مقصود العلماء واحد، هو الحفظ النسل، جمعهم بين الأنساب والنسل في موضع واحد كما فعل الغزالي في المستصفى (4) وقول موفق الدين ابن قدامة (5) في الروضة: ( وإيجابه حد الزنا حفظا للنسل والأنساب ) (6) وقول المرداوي في التحرير: ( وأما النسل أو النسب فبوجوب حد الزنا ) (7)

والدليل الأخير هو تمثيلهم لحفظ النسل أو النسب بنفس الأمثلة حال انفراد اللفظين أو

<sup>153</sup> - رأي الأصوليين في المصلحة والاستحسان ، العبد محمد النور ، ج  $^{1}$  ، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - قواعد المقاصد الكيلاني ، ص  $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> التقرير و االتحبير لمحمد أمير الحاج ، ج 3 ، ص 183 .

<sup>. 288</sup> م م  $^4$  - المستصفى ، ج $^4$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  - البغدادي ابن قدامة، هو: أبو محمد موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد ابن قدامة الجماعيلي ثم الدمشقي الحنبلي (541-620) أصولي فقيه ، من أكابر علماء الحنابلة ، ولج بجماعيل من قرى نابلس بفلسطين وتعلم في دمشق ، كان حجة في المذهب الحنبلي ، قال عنه ابن تيمية : ما دخل الشام بعد الأوزعي أفقه من الموفق . من مؤلفاته: روضة الناظر في الأصول ، و المغني و الكافي و المقنع و العمدة كلها في الفقه . انظر ترجمته في (معجم المفسرين ج1 $^{2}$ 00 شذرات الذهب ج $^{2}$ 00 أصول الفقه تاريخه ورحاله ص $^{2}$ 00 المفسرين ج $^{2}$ 10 شذرات الذهب ج $^{2}$ 10 أصول الفقه تاريخه ورحاله ص

 $<sup>^{6}</sup>$  - روضة الناظر ،ابن قدامة ، ص  $^{70}$  .

 $<sup>^{7}</sup>$  - التحبير شرح التحرير، لللمرداوي، مج  $^{7}$ ، ص  $^{3382}$  .

اجتماعهما، إلا أننا نرى أن لفظ النسل أنسب وأكمل؛ لأن الفروج والأبضاع هما محل النسل، أما النسب فهو أثر من آثار النسل، وبهذا يرتفع الخلاف ولا مشاحة في الاصطلاح إذا عرف المقصود، كما أن العلماء (في إطلاق مصطلح حفظ النسل أو النسب أو الفروح والأبضاع قد أرادوا معنى واحداً ومقصداً فرداً وإن تعددت ألفاظهم ومسمياتهم؛ فهم أرادوا مقصدا واحداً وهو حفظ النسل وذلك لأن هذه الأمور ذات علاقة متلازمة ومترابطة لا تنفك عن بعضها البعض)(1)

## الفرع الثاني: الاحتلاف في خروري العروض: البند الأول: مناقشة من قالوا بخرورية العرض

لم يذكر الجويني ولا الغزلي ولا من بعدهما؛ ضروري العرض مع الضروريات الخمس. لكن أبا الحسن العامري قبلهما بــ100 سنة ذكر العرض ورتبه في المرتبة الرابعة قبل الدين وبعد النفس والمال والنسل.

ولكن بعدهما ذكرت كتب الأصول أن الطوفي أضاف ضروري العرض ضمن الخمسة كضروري سادس اعتمادا على نص عبارته في المختصر حيث يقول: ( أو ضروري وهو ما عرف التفات الشرع إليه كحفظ الدين بقتل المرتد والداعي لبدعة ، والعقل بحد السكر، والنفس بالقصاص ، والنسب و العرض بحد الزنا والقذف ، والمال بقطع السارق )(2)

ويبدو لي أن هناك تناقضا في كلام الطوفي بين نص المختصر وشرحه؛ وهو أنه في نص المختصر ذكر ست ضروريات بينما في الشرح قال في تعريف الضروري ( وهو ما عرف التفات الشرع إليه والعناية به كالضروريات الخمس وهي : حفظ الدين وحفظ العقل وحفظ النفس وحفظ النسب .. وحفظ العرض ...وحفظ المال )(3).

ويبدوا لي أنه في المختصر لم يقصد ذكر العرض كضروري مستقل بل هو من النسب وأحدُ أسباب حفظه ، بدليل أنه قرن أو زاوج بين كل ضروري وبما يحفظ به فقال: (حفظ الدين بقتل المرتد والداعية والعقل بحد السكر والنفس بالقصاص والمال بقطع

<sup>10</sup> مقاصد الشريعة في الشهادات، بركات، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> شرح مختصر الروضة، الطوفي، ج3 ، ص209 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- نفس المرجع، ج2، ص209 .

السارق )<sup>(1)</sup> ولكنه عند حديثه عن العرض جمع بينه وبين النسب وبما به يحفظان فقال (والنسب والعرض بحد الزبي والقذف).

بينما في شرح المختصر ذكر ما يدل على أن الضروريات خمس، فقال: ( والعناية كالضروريات الخمس) (2) لكنه عند التفصيل فَصَل العِرْض عن النسب فقال: ( وحفظ العرض بحد القذف) وهمذا التفصيل صارت الضروريات ستاً لا خمساً.

كما أنه لم يصرح في كتابه الآخر- رسالة المصلحة وهي رسالة في شرح حديث لا ضرر ولا ضرار- بأن الضروريات ستة، بل أثبت خماسيتها فقال: ( كما اتفق النص والإجماع والمصلحة على إثبات الأحكام الخمسة الكلية الضرورية وهي قتل القاتل والمرتد وقطع السارق وحد القاذف والشارب ونحو ذلك من الأحكام التي وافقت فيها أدلة الشرع المصلحة )(3)، حيث اكتفى بذكر ما تحفظ به من الحدود دون ذكرها بالاسم.

والخلاصة أن ما نسب إلى الطوفي من زيادة العرض في الضروريات الخمس هو توهم من الناقلين عنه، خاصة وقد أثبتنا أنه صرح بالخمس في شرح مختصر الروضة ورسالة المصلحة هذا من جهة ومن جهة أخرى أنه جمع بين النسب والعرض كما جمع بين ما يُحفظان به في معرض حديثه عن الضروريات.

هذا وقد ذكر كثير من الأصوليين أن السبكي في جمع الجوامع تابع الطوفي في زيادة العرض سادسا قال في البحر المحيط: (وقد زاد بعض المتأخرين سادسا وهو:حفظ الأعراض فإن عادة العقلاء بذل نفوسهم وأموالهم دون أعراضهم ) $^{(4)}$ (وما فدي بالضروري فهو بالضرورية أولى) $^5$  كما يقول الشوكاني في إرشاده.

وبَيَّنَ الشوكاني مَن هؤلاء المتأخرين الذين زادوا العرض، فقال: (وزاد في جمع الجوامع

<sup>· -</sup> نفس المرجع، ج2، ص209 .

 $<sup>^{2}</sup>$  - نفس المرجع، ج $^{2}$  ، ص $^{2}$  .

<sup>. 275</sup> من كتاب المصلحة لمصطفى زيد ، ص $^{3}$ 

<sup>.</sup> 210 - البحر المحيط ، الزركشي ، ج5، ص

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - إرشاد الفحول، الشوكاني ، ص717 .

تبعا للطوفي سادسا وهو العرض  $\binom{(1)}{0}$  وإذا ذهبنا إلى ما كتبه السبكي في جمع الجوامع نجده قد عطف العرض على المال بالواو فقال : (والمناسب دينوي ضروري أصلا وهو أعلى مراتبها وهي الخمسة التي روعيت في كل ملة : حفظ الدين فالنفس فالعقل فالنسل فالمال والعروض) $\binom{(2)}{0}$ .

يقول شارح الجمع حلال الدين المحلي<sup>(3)</sup>: (والعرض أي حفظه المشروع له حد القذف، وهذا زاده المصنف كالطوفي، وعطفه بالواو إشارة إلى أنه في رتبة المال، وعطف كلا من الأربعة قبله بالفاء لإفادة أنه دون ما قبله في الرتبة )(4)

ويظهر - لي - من كلام السبكي أنه لا يرى العرض ضرورياً مستقلاً وذلك لقوله: (وهي الخمسة التي روعيت في كل ملة) ولو رآه سادسا لقال وهي الستة، لذا يبدوا أنه أقحمه تبعاً للطوفي، أو لما رأى من العقوبة المغلظة لحماية العرض كما هو شأن الضروريات الأخرى.

وممن قال بإضافة العرض (البرماوي  $^{(5)}$  في شرحه ألفيته) $^{(6)}$ ، وصاحب نثر الورود  $^{(7)}$ 

 $<sup>^{-1}</sup>$  - تسيير الوصول ابن إمام الكاملة ج $^{-285}$  -  $^{-286}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - جمع جوامع السبكي ص 92 .

 $<sup>^{8}</sup>$  - حلال الدين المحلي، هو: محمد بن أحمد بن إبراهيم المحلي الشافعي الملقب بجلال الدين ولد بـــ " محلـة" بالقاهرة (791-864) أصولي فقيه متكلم نحوي مفسر ، صداعاً بالحق من مؤلفاته: شرح الورقات و شــرح المنهاج وله تكملة تفسير الجلال السيوطي المسمى تفسير الجلالين، وله أيضا شرح جمع الجوامع . انظر ترجمته في (شذرات الذهب ج $^{7}$ 0 و الأعلام ج $^{8}$ 0 معجم المفسرين ج $^{9}$ 2 معجم المفسرين ج $^{9}$ 30 و الأعلام ج

 $<sup>^{4}</sup>$  - حاشية البناني على شرح المحلى على الجمع ج 2 ص 280 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - البرماوي، هو: شمس الدين، أبو عبد الله محمد بن عبد الدايم بن موسى، المصري ، الشافعي أصله من عسقلان (763-881) من مؤلفاته : شرح خطبة المنهاج للنووي ، النبذة الألفية في الأصول الفقهية ( هدية العارفين منظومة) ، تلخيص قوت القلوب، اللامع الصبيح شرح الجامع الصحيح للبخاري . انظر ترجمته في (هدية العارفين ص 186 و كشف الظنون ج 1 ص 158).

<sup>6 -</sup> التحبير شرح التحرير الماوردي مج 7 ص 3382

<sup>7 -</sup> نثر الورود ، محمد الأمين الشنقيطي ، مج2 ، ص 496 .

وابن النجار<sup>(1)</sup> في شرح الكوكب المنير<sup>(2)</sup> وحتى الشاطبي وهو من هو، ليس في كلامه ما يدل على أن العرض من الضروريات، بل عبارتُه تدل على تردده في اعتباره ضرورياً مستقلا حيث يقول: (وإن أُلْحق بالضروريات حفظ العرض، فله في الكتاب أصل شرحته السنة في اللعان والقذف ) (3)

ومن خلال هذه النقول يمكن الجزم بأن أحداً ممن ذكر العرض لم يجعله ضرورياً مستقلاً ، والظاهر كما قال الزركشي في تنشنيف المسامع: (أن الأعراض تتفاوت فمنها ما هو من الكليات وهو الأنساب وهو أرفع من الأموال فإن حفظهما بتحريم الزنا تارة وتحريم القذف المفضي إلى الشك في الأنساب أخرى وتحريم الأنساب مقدم على الأموال ومنها ما هو دونها وهو ما عدا الأنساب)(4)

وخلاصة القول أنه ليس هناك ما يدل على أن العرض ضروريا سادسا كما أوضحنا إلا ما ذُكِر عن أبي حسن العامري في اعتباره رابع الخمس ، ولعله أراد به حفظ النسل . وبالتالي يمكن القول بأن الأصوليين القدامي متفقون على أن الكليات خمس دون العرض لأن حفظ العرض داخل في الحقيقة ضمن أحد الكليات الخمس عند التحقيق )<sup>(5)</sup> إما النفس إذ من معاني العِرض بالكسر (النفس وجانب الرجل الذي يصونه ويدافع عنه من نفسه وحسبه أن ينتقص أو يعاب سواء كان في نفسه أو سلفه ) (6). وأرجعه بعض المعاصرين إلى حفظ النسل، مثل إبراهيم الكيلاني حيث يقول: (عند التحقيق و النظر، فإن العرض راجع إلى حفظ النسل، إذْ أن من وسائل حفظ النسل صيانة أعراض الناس و الذود عنها و دفع أيَّ مفسدة من الممكن أن تصيبها وبذلك فإنه لا ينهض كمقصد مستقل

<sup>1 -</sup> ابن النجار الفتوحي، هو: تقي الدين، أبو البقاء محمد بن عبد العزيز ، ، الشهير بابن النجار (898-972) فقيه أصولي حنبل المذهب ، تولى القضاء ، من مؤلفاته : منتهى الإرادات في جمع المقنع مع التنقيح و الزيادات وشرح الكوكب المنير في الأصول , انظر ترجمته في ( شذرات الذهب ج8ص390 )

<sup>2 -</sup> شرح الكوكب المنير ، ابن النجار ، ص28

<sup>3 -</sup> الموافقات ، ج4، ص349

<sup>.</sup> 247 و انظر هامش شرح الكوكب الساطع ، ج 2 ، ص 281 و انظر هامش شرح الكوكب الساطع ، ج

<sup>5 -</sup> ضوابط المصلحة، البوطي، ص111

<sup>6 -</sup> نثر الورود، محمد الأمين الشنقيطي ، ج 2 ،ص 496.

لانطوائه تحت مقصد حفظ النسل)(1)

## البند الثاني: أدلة عَدُّ العرض خروريا سادساً والرد عليما:

لقد أورد بعض العلماء الذين دافعوا على اعتبار العرض ضروريا بأدلة أوحت مضامينها، مذهبهم، وممن ناضل وكافح عن العرض، الإمام الشوكاني في إرشاده، ورأينا رأي الشاطبي في العرض حيث نظر إلى حد القذف الذي شرع لأجله فتسامح في اعتباره.

وقد استدلوا على رأيهم بأدلة منها

أ - دل عليه حديث حجة الوداع في خطبة من ً لرسول الله صلى الله عليه وسلم. حيث قال : « إن دماء كم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام » $^{(2)}$ 

ب - إن عادة العقلاء بذل نفوسهم وأموالهم دون أعراضهم .

ج - إن الله شرع لحفظه حد القذف كما هو الشأن في حفظ المال والنسل والنفس. والإجابة على ذلك نوردها في هذه النقاط.

## فعن الحجة الأولى، وهي حديثان:

الأول: قوله على خطبة مني «إن دمائكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام (3) الثاني:قوله على كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه »(4)

قالوا: حيث أن الرسول الأعراض بالأموال والدماء فهذا دليل على أهمية العرض وأنه في مستوى الدم والمال .

#### فأقول:

1- أن دلالة الاقتران ضعيفة عن الأصوليين فلا لزوم من قرن الأعراض بالدماء والأموال

<sup>1 -</sup> قواعد المقاصد عند الشاطبي، الكيلاني، ص168.

 $<sup>^{2}</sup>$  أخرجه البخاري بزيادة " أعراضكم" عن ابن عباس 1739 وابن عمررقم 1742 وعن أبي بكرة بدولها رقم 1741 ، كتاب الحج، باب خطبة أيام منىً، مج $^{2}$  ، ص $^{2}$  ، ص $^{2}$  ، كتاب الحج، باب خطبة أيام منىً، مج $^{2}$  ، ص $^{2}$  ، ص $^{2}$ 

وأخرجه مسلم رقم أيضاً عن أبي بكرة ولكن بزيادة "أعراضكم" رقم1679 (30) كتاب القسامة، باب تغليظ تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال،مج5، ج11،ص138.

<sup>3 -</sup> سبق تخريجه .

<sup>4 -</sup> أخرجه مسلم - النووي ،في البر والصلة، باب تحريم ظلم المسلم، مج6، ج16، ص 114، رقم: 2564.

في الذكر أن يكون من الضروريات.

2- ليس في الحديث إلا التحريم أي: تحريم هذه الأمور المذكورة لأهميتها وخطورتها فلا يلزم من تحريم الشيء أن يكون في رتبة الضروريات<sup>(1)</sup>

3- أما الأحاديث فقد ورد حديث الخطبة في مني بصيغ مختلفة منها ما ورد فيها كلمة الأعراض ، ومنها الأعراض ، ومنها ما فيه شك من طرف راوي الحديث بسماع كلمة الأعراض ، ومنها أحاديث لم ترد فيها لفظة الأعراض (2).

قال الرسول في خطبة منىً عن ابن عباس في: أن رسول الله في خطب الناس يوم نحر فقال « يا أيها الناس أي يوم هذا ؟ قالوا : يوم حرام . قال : فأي بلد هذا ؟ قالوا : بلد حرام . قال : فأي شهر هذا ؟ قالوا : شهر حرام . قال : فإن دماء كم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذا » (3) فقدا أشار الرسول في في هذا الحديث إلى ثلاثة أشياء محرمة على الخلق انتهاكها وهي : الدماء والأموال والأعراض, وهي كما قال، من قال، إشارة إلى ضروري النفس والمال والعرض .

وحتى نؤكد أن ذكر العرض مع النفس والمال ليس دليلا على اعتباره ضروريا من المقاصد الضرورية، لابد أن نشير إلى ما يلي:

- أن الحديث فيه إشارة إلى حرمة هذه الأشياء على اعتبار ألها من الأمور التي فُطر الناس على الاعتناء والتفاخر بها، لذا كان الإيذاء متوجها إليها - فكانت تسفك الدماء لأدنى الأسباب وتحتك الأعراض لأتفه الذرائع وتؤكل الأموال بشتى الطرق، فلما كان المجتمع المكي أنذاك ينتهك هذه الأمور الثلاثة جعلها الرسول والمسلم محط عنايته وجزء من وصيته. وتأكيداً لهذه الحرمة شبه حرمة الدماء و ما بعها بحرمة البلد وما بعدها وتأكيدا لهذا المعنى يقول بن حجر: (و مناط التشبيه في قوله "كحرمة يومكم" وما بعده، ظهوره للمستمعين، لأن تحريم البلد و الشهر و اليوم كان ثابتاً في نفوسهم مقرراً عندهم ، بخلاف الأنفس

 $<sup>^{-1}</sup>$  مقاصد الشريعة في الشهادات لبركات بتصرف ص  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> سيأت الحديث عن هذه الصيغ لاحقاً .

<sup>3-</sup> رواه البخاري، كتاب الحج، باب الخطية أيام مني ،مج 3،ص706، رقم 1739 , وغيره.

والأموال والأعراض فكانوا في الجاهلية يستبيحونها، فطرأ الشرع عليهم بأن تحريم دم المسلم وماله و عرضه أعظم من تحريم البلد و الشهر و اليوم )(1)

أما القول بأن ذكر العرض دليل على اعتباره مقصدا ضروريا فهذا غير متحقق لأمور: أولها: أن ألفاظ الحديث لا تناسب ذلك، حيث أن لفظي الدماء والعرض هما جزءان من حفظ النفس وقد يَردَان في موضع النفس كناية عنها كما في حديث

«لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث » (2) أي لا تحل نفس المسلم أن تقتل إلا بأسباب ثلاث. وكما ورد لفظ النفس كناية عن العِرض تعبيراً عن الكل بالجزء في حديث أبي هريرة في أن رسول الله في قال : « ما فائدة أفادها امرؤ مسلم خيرا له من زوجة صالحة إذا نظر إليها سرته وإذا غاب عنها حفظته في نفسها وماله » (3) ففي نفسها هنا كناية عن العرض .

والخلاصة إن حرمة الدم وحرمة العرض مؤداهما حرمة النفس والتفصيل الوارد في الحديث هو تفصيل مناسب لمقتضى الواقع والحال .

ثانيا: الحديث ورد بصيغ مختلفة ، فمنها ما ورد فيه أعراضكم ، ومنها ما لم تذكر فيه أعراضكم . والبخاري نفسه الذي روى الحديث بلفظ أعراضكم ، رواه عن أبي بكرة الم

 $<sup>^{1}</sup>$  - فتح الباري شرح صحيح البخاري، ابن حجر، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ 9.

 $<sup>^2</sup>$ - متفق عليه: رواه البخاري مع الفتح ، في الديات ، باب قول الله تعالى (النفس بالنفس) ،مج12، ص242، رقم 6878 . و مسلم مع النووي، في الحدود، باب ما يباح به دم المسلم ،مـــج4، ج11، ص135، رقــم 1676 .

<sup>3-</sup> أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ،في كتاب الجامع، باب حق الرجل على المرأة، مج11، ص404، رقم 20605, بدايته (ما فائدة أفادها) و لم يذكر فيه (ماله) وزاد فيه (وإن أمرها أطاعته تنكح المرأة لأربع .....) وأخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد في النكاح باب في المرأة الصالحة وغيرها رقم 7435. انظر (معين الرائد تحقيق مجمع الزوائد) مج4، ص501.

وأخرجه الطبراني في الأوسط، مج2،ص325،رقم:2115. وقال : (لم يرو هذا الحديث عن حابر إلا شريك تفرد به يزيد).

وذكره في مجمع البحرين، مج4،ص155، رقم2248. وقال: (قال الهيثمي: وفيه حابر الجعفي وهو ضعيف وقد وثق و بقية رحاله ثقات).

دون ذكر الأعراض وفيه « فإن دماءكم وأموالكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا إلى يوم تلقون ربكم الأهل بلغت » (1) وقد ورد الحديث في كثير من مصنفات الحديث من غير ذكر الأعراض من ذلك ما أخرجه بعض أهل الحديث في مصنفاتهم كما هو مبين في الجدول الآتي:

|                          | م الحديث   | اسم الكتاب (رقم الجزء و رق | الراوي             |   |
|--------------------------|------------|----------------------------|--------------------|---|
| رقم 10464                | ج 5        | - السنن الكبرى للبيهقي     | جابر بن عبد الله ﷺ |   |
| رقم 1905                 | ج 2        | - سنن أبي داود             |                    |   |
| رقم 3987                 | ج 4        | - سنن النسائي الكبرى       |                    | 1 |
| رقم 3074                 |            | - سنن ابن ماجة             |                    |   |
| رقم 2862                 | ج 4        | - صحيح ابن خزيمة           |                    |   |
| رقم 3462                 | ج 2        | - مسند أبي عوانة           |                    |   |
| رقم 14302                | ج 11       | - مسند أحمد                |                    |   |
| رقم 14930 و 15260        | و ج 12     |                            |                    |   |
| رقم 4842                 | ج 6        | - مشكل الآثار              |                    |   |
| ج4 رقم 6180 و رقم 6182 . | أحسبه قال) | - مسند أبي عوانة ( و فيه أ | أبو بكرة           |   |
| ج15 رقم 20265            | سبه قال)   | - مسند أحمد (وفيه أحم      |                    |   |
| و ج 15 رقم 20377         |            |                            |                    |   |
| رقم 1965 (وفيه أحسبه     |            | - شرح السنة للبغوي         |                    | 2 |
|                          |            | قال)                       |                    |   |
| ج3 رقم 3350 و 3351 .     | م الكبير   | - المعج                    | الحارث بن عمرو بن  |   |
| .59                      | رقم 928    | - المعجم الأوسط ج6         | الأحوص ر           | 3 |
| .159                     | رقم 14     | - مسند أحمد ج12            |                    |   |

 $^{1}$  - رواه البخاري مع الفتح، كتاب الحج باب الخطبة أيام منى مج  $^{2}$  ، ص، 707، رقم  $^{2}$  .  $^{1}$  .  $^{2}$  .  $^{2}$  مسلم مع النووي ، باب حج النبي صلى الله عليه وسلم، مج  $^{2}$  ، م $^{2}$  ، م $^{2}$  ، ماب حج النبي ملى الله عليه وسلم، مج  $^{2}$  ، م

| - المعجم الكبير                                        | عبد الله بن الزبير،                                       | 4  |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|----|
| - المعجم الأوسط ج1 رقم 82.                             |                                                           |    |
| - المعجم الكبير                                        | البراء بن عازب ﷺ                                          |    |
| - المعجم الأوسط ج5 رقم 5488                            | زيد بن الأرقم                                             | 5  |
| - مسند أبو يعلى الموصلي ج9 رقم 5586.                   | عبد الله بن عمر ﷺ                                         | 6  |
| - مسند أحمد  ج17 رقم 23389.                            | مرة بن عبد الله بن طارق                                   |    |
| - مشكل الآثار (وفيه أحسبه قال) ج 6 رقم 4843 . وذكر مرة | عن رجل من                                                 |    |
| بن شرحیل بدل بن عبد الله                               | أصحاب رسول الله على الله الله الله الله الله الله الله ال | 7  |
| - مسند أبو يعلى الموصلي ج12 رقم 6832.                  | طالب بن سلمی بن                                           |    |
|                                                        | عاصم بن الحكم عن أبيه                                     | 8  |
|                                                        | عن جده ﷺ                                                  |    |
| - المعجم الكبير                                        | موس بن زیاد بن حذیم                                       |    |
|                                                        | بن عمرو السعدي عن                                         |    |
|                                                        | أبيه عن حده الله                                          | 9  |
| - المعجم الكبير ج 18 رقم ( (806)). و لم يذكر النفس     | فضالة بن عبيد                                             | 10 |
| - مسند أحمد  ج15 رقم 20214.                            | العداء بن خالد بن هوذة                                    | 11 |
| - مسند أحمد ج13 رقم 16646 و 16645.                     | أبو غادية الجهني                                          | 12 |
| - مسند أحمد ج14 رقم 18627.                             | نبي بن شريط                                               | 13 |
| و ج 15 رقم 20544.                                      |                                                           | 13 |

كما أن الحديث ورد بصيغة الشك في زيادة أعراضكم من بعض رواته، مثل أبي بكرة الذي روى الأعراض في حديث وأسقطها في آخر، فقد أوردها بصيغة الشك، فقال: « فان دماءكم وأموالكم وأحسبه قال وأعراضكم عليكم حرام » (1)

ومنه يمكن القول بأن الحديث لا يساعد على مؤداهم ولا يدل على مرادهم . أما حديث  $^{(2)}$  فكذلك ليس لهم حجة

<sup>-</sup> رواه مسلم عن أبي بكرة رقم 3179 وأحمد في مسنده رقم 19492 و البيهقي في سننه الكبرى رقم 5 ، وأورده أبو دو ود عن جابر بن عبد الله رقم 1628  $^2$  - سنة بخد يحه .

فيه وما قيل عن حديث خطبة منى يقال هنا كذلك، فالحرمة لا تفيد اعتبار العرض مقصداً ضرورياً لأن القصد من كل ذلك إذاية النفس، وكل ذلك يتحقق بالقتل أو الخدش في العرض.

ومن هذه الخلاصة نَرُدُّ على الباحثة صوفيا وافق التي جعلتِ العرض موضعَ النسل، بل جعلت العقل والنسل معاً من حفظ العرض وتقول: (وبإمعان النظر في هذه الكليات الخمس المجمع عليها يتبين أن اثنين لا يكادان ينفصلان عن بعضيهما (العقل والنسل) في تحقيق غاية حفظ العرض ) (1) لتصل في نهاية بحثها إلى أن الضروريات الخمس، هي: (حفظ الدين وحفظ النفس وحفظ العقل وحفظ العرض وحفظ المال )(2)

ولست بدعاً ممن رأى خلاف الباحثة صوفيا، فهذا الساسي حسناوي يقول: (وأرى أن حفظ العرض يمر عبر حفظ النسب وصون العرض ولا أكون مبالغاً إن قلت أن حفظ النسب والعرض وجهان لحفظ النسل)(3) وهو الحفاظ على صحت الأنساب وشرف الأعراض.

#### وعن الحجة الثانية:

و التي يلخصها الإمام الشوكاني<sup>(4)</sup> بقوله: (إن عادة العقلاء بذل نفوسهم وأموالهم دون أعراضهم وما فدى بالضروري فهو بالضرورية أولى وقد شرع في الجناية عليه بالقذف الحد وهو أحق بالحفظ من غيره فإن الإنسان قد يتجاوز عمن جنى على نفسه ولا يكاد

<sup>.</sup> 43 - حفظ العرض في القرءان الكريم صو فيا موفق ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - حفظ العرض في القرءان الكريم صو فيا موفق ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - صيانة العرض والنسب والقران والسنة رسالة ماجستير الطالب حسناوي الساسي ص $^{25}$  المشرف سعيد فكرة الموسم  $^{3}$  (  $^{1420}$  ) ، (  $^{1420}$  ) ، (  $^{1420}$  ) دوريات أدرار رقم

الشوكان، هو: محمد بن علي بن محمد بن عبد الله ثم الصنعاني ثم اليماني ، ولد بواسط في بلدة هجرة شوكان ( 1173 - 1250 ) حفظ القرآن وجوده و كثيرا من المتون و لم تتعد سنه العاشرة من عمره له ، تولى القضاء ، كان على المذهب الزيدي ثم اختر الإجتهاد على منهج السلف ناظرا في الكتاب و كتب السنة . له مؤلفات عديدة منها : فتح القدير في التفسير إرشاد الفحول في الأصول ، نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار في الحديث و البدر الطالع قي التراجم . ترجم لنفسه في البدر الطالع ج214 وانظر الفتح المبين ج3 منهم المناه المنه المناه المناه

أحد أن يتجاوز عمن جنى على عرضه)<sup>(1)</sup> والجواب عن هذه الحجة:

- أقول أن عدم التجاوز عن الأعراض أمر نسبي، وقيمة العرض تختلف باختلاف العصور والأحوال، فهذه العرب قبل الإسلام وبعده كانت تجعل الطعن في العرض من جهة الإناث أعظم من الطعن من جهة الذكور، لذا لم يكونوا يسمحون لأحد أن يتشبب بنسائهم في أشعارهم، بل كانوا يعتبرون ذكر المرأة بالاسم طعن في العرض، ومذلة للقبيلة والعشيرة معاً.

- كما يمكن القول: أن العرض في اللغة له معان متعددة بعضها أقل من بعض. خلاصتها، أنما على قسمين الأستاذ بركات: (قسم في رتبة الضروريات كالقذف لكنه راجع إلى حفظ النسب والنسل، وقسم ليس واقعاً في رتبة الضروريات كحال الشتم)(2)

أما عن الحجة الأخيرة :وهو كون العرض شرع له حد القذف، فهذا بناءً على رأيهم المبني على أن تغليظ العقوبة بالحدود علامة على إدخال هذا الأمر في الضروريات، ويقابل هذا الرأي عكسه الذي يرى عدم إدراجه في الضروريات.

وقد بينا فيما سبق أن رأي المبني على الحدود ضَيَّق من حقيقة المقاصد الضرورية بل كان سبباً في جمود البحث في المقاصد إلى عهد الشاطبي، الذي حاول أن يتملص من هذه النظرية الدموية في اعتبار المقاصد، وبَيَّنَ أن حفظها ليس موقوفا على الحدود الجنائية بل أن حفظها من جانب الوجود آكد وأهم (3) لكن هذه النظرية أُسَرَته فجعلته يتساهل في إلحاق العرض بالضروريات لسبب اللعان وحد القذف وإن كانت عبارته تدل على تحفظه في إلحاق العرض بالضروريات عندما قال: (وإن الحق بالضروريات)(4)

الغرع الثالث: مبررات المصر عند القدامي البند الأول: مناقشة تبرير الآمدي ومن تابعه على ذلك

 $<sup>^{1}</sup>$  - إرشاد الفحول ،الشوكاني ،  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  مقاصد الشريعة في الشهادات ، بركات ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ - الموافقات، ج $^{2}$ ، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- الموافقات، ج4، ص349 .

لقد برر بعض الأصوليين القدامى حصرهم للمقاصد الضرورية في خمس منهم الآمدي حيث برر الحصر في أحكامه بقوله: ( والحصر في الخمسة الأنواع إنما كان نظرا إلى الواقع والعلم بانتفاء مقصد ضروري خارج عنها في العادة )(1)

وزاد ابن أمير الحاج في شرحه للتحرير توضيحاً لما أراده الآمدي، حيث يقول: (وحصر المقاصد في هذا ثابت بالنظر إلى الواقع وعادات الملل والشرائع بالاستقرار) (ومُلَخص هذين التبريرين يتمحور على أمرين:

الأول: الواقع: واقع المكلفين حيث يشتد حرصهم على المحافظة على هذه الخمس.

الثاني: عادة الملل والشرائع: وذلك بتشريع أكبر الزواجر وأعظم العقوبات لأجل حفظها.

ويبدو لي أن الحصر في هذه الخمسة عند متأخري الأصوليين القدامي ليس كما هو الحال عند متقدميهم، و يتضح ذلك من خلال نصوص كلا الفريقين عند حديثهم عن المقاصد الضرورية ، وذلك بإدخال حرف التشبيه والتمثيل (الكاف).

فعند الفريق الأول: نجد الغزالي يصرح بما يفيد الجزم أن المقصود من الخلق خمسة يقول: (وكل ما يتضمن حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة وكل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة ودفعها مصلحة) فهو لم يدخل الكاف المفيدة للتمثيل والتشبيه، وعلى خطه سار الزركشي في بحره حيث قال: (الضروري هو المتضمن حفظ من المقاصد الخمس التي لم تختلف فيها الشرائع بل هي مطبقة على حفظها وهي خمسة) (4)

وكذا هو رأى صاحب التحبير شرح التحرير علاء الدين المر داوى <sup>(5)</sup> وغيرهم. كالقرافي في نفائس الأصول<sup>(6)</sup> والسيوطي في شرح الكوكب الساطع<sup>(7)</sup>والرازي في

 $<sup>^{1}</sup>$  - الأحكام ، الآمدي، مج  $^{2}$ ، ج $^{3}$  ، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  التقرير والتحبير على التحرير، ج $^{3}$  ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - المستصفى ج $^{2}$  ، ص $^{3}$ 

<sup>. 209 ،</sup> ج $^{4}$  البحر المحيط ، ج

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - التحبير شرح التحرير مج7، ص3379

<sup>.</sup> 3256 نفائس الأصول ، ج7، ص

<sup>.</sup> 246 - شرح الكوكب الساطع، ج2، ص

المحصول (1) و الإزميري (2) على شرح مختصر المرآة (3) لمنلا خسرو (4) بل لم يتوان القرافي في الذخيرة من القول بأن الخمسة مجمع على حفظها حيث يقول: ( قاعدة: خمس أجمعت الأمة المحمدية على حفظها ووافقها في ذلك جميع الملل التي شرعها الله تعالى: (النفس والعقل. والأعراض، والأنساب. والأموال ) (5) ويتبنى هذا الرأي محقق متأخري المقاصديين، الشاطبي - الذي يجعل من فكر الغزالي والعز و القرافي عمدة له في التحرير والتدقيق. فبعد تعريفيه الضروريات والتفصيل في أسباب حفظها من جانبي الوجود والعدم، يقرر أن (مجموع الضروريات خمسة، وهي: حفظ الدين والنفس، والنسل، والمال، والعقل )(6) فقوله هذا يوحي بدلالة واضحة على حصرها من غير زيادة منه، بل صرح بعد ذكر عددها أن جميع الملل اتفقت على حفظ هذه الخمسة (7)

أما الفريق الثاني فقد أدخل كاف التشبيه والتمثيل، كألهم بهذه بإدخال هذه الأداة يلمحون إلىأن الضروريات كثيرة، من أعظمها وأعلاها مرتبة، هذه الخمسة. ومن هؤلاء

<sup>·</sup> المحصول ج5 ، ص159 .

 $<sup>^2</sup>$  - الأزميري، هو: سليمان بن عبد الله الكردي الأصل ثم الأزميري توفى ببلغراد سنة 1102هـ. له حاشية على مرآة الأصول لخسرو، انظر ترجمته في ( هدية العارفين ، مج1، ص403 ، و معجم المطبوعات العربية و المعربة ج1 ، ص430 )

 $<sup>^{3}</sup>$  - حاشية الأزميري على مرآة الأصول ، ص

منلا حسرو، هو : محمد بن فراموز بن على المشهور بـ " منلا حسرو " (قال في معجم المطبوعات ملا حسرو بحذف النون) توفى سنة 885 . كان والده رومياً ثم أسلم ، وكانت له بنت فزوجها من أمـير آخـر يسمى حسرو و لما توفى والده بقي محمد في حجر حسرو فسمي به منلا حسرو . أخذ العلم عن برهان الـدين الهروي ثم صار مدرساً بمدينة " أدرنة ". كما تولى القضاء قسطنطينية بعد وفاة قاضيها المولى حضر بك . كـان يسميه السلطان إكرام خان ، أبو حنيفة زمانه . من مؤلفاته: مرقاة الوصول إلى علم الأصول له عليها شرح سماه مرآة الأصول ، وله غرر الحكام شرحها في درر الحكام ، وله حاشية على التلويح في الأصول . انظر ترجمته في : (معجم المطبوعات العربية و المعربة لإلياس سركيس ، منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي ، ج(179) م (179) و هدية العارفين ، (179) م (119)

 $<sup>^{5}</sup>$  - الذخيرة ، مج $^{5}$ ، ص

<sup>. 20</sup> م بالموافقات ، الشاطبي ، ج2، ص $^{6}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  - نفس المرجع ، ج $^{2}$ ، ص  $^{2}$ 

نجد البيضاوي  $^{(1)}$ في منهاجه يقول في تقسيم المناسب:  $^{(0)}$  وهو حقيقي دنيوي ضروري: كحفظ النفس بالقصاص...)  $^{(2)}$  ومثله فعل ابن الحاجب  $^{(3)}$  في مختصره ونص كلامه:  $^{(0)}$  وعلى ضربان ضروري في أصله وهي أعلى المراتب كالخمسة التي روعيت في كل ملة)  $^{(4)}$  وعلى خطِهم سار الطوفي في شرح المختصر وهو يعرف الضروريات فيقول:  $^{(0)}$  هو من ضرورات سياسة العالم وبقائه وانتظام أحواله وهو ما عُرف التفات الشارع إليه والعناية به كالضروريات الخمس  $^{(5)}$  فقوله هذا صريح في اعتبار الضروريات الخمس أحد أنواع الضروريات التي التفت إليها الشرع. وهذا الآمدي في منتهى السول يقو: ( الفصل الثالث في أقسام مقصود الحكم واختلاف مراتبه وذلك المقصود إما أن يكون راجعاً إلى المقاصد الضرورية أصلا، كحفظ الدين والنفس والعقل والنسل والمال)  $^{(6)}$  وكذا قال الإسنوي في فاية السول.

إلا أن هناك من العلماء من وَجَّه إدخال الكاف توجيهاً يؤكد به انحصار هذه

<sup>-</sup> البيضاوي، هو: ناصر الدين عبد الله بن عمر بن محمد القاضي ، الشافعي ، كان إماماً مبرزاً في الفقه و الأصول ، ولي القضاء في شيراز ، من مؤلفاته: شرح مختصر ابن الحاجب ، الغاية القصوى في الفقه ، أنسوار التتريل في التفسير انظر ترجمته في (طبقات المفسرين ج14 ص242 و شذرات الذهب ج5 ص392 و أصول الفقه تاريخه ورجاله ص267)

 $<sup>^{2}</sup>$  - المنهاج مع شرحه المعراج للجزري ، ج $^{2}$  ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ابن الحاجب، هو: جمال الدين عثمان بن أبي بكر بن يونس ، كنيته أبو عمرو ، المشهور بــابن الحاجــب (646-570) ولد بصعيد مصر وتوفى بالإسكندرية ، فقيه أصولي نحوي، رحل إلى دمشق ودرس في زاويــة المالكية، برع فألف التآليف الحسان. من مؤلفاته: منتهى السول والأمل في علمي الأصول والجدل و الكافية في النحو والشافية في الصرف والمقصد الجليل في علم الخليل . انظر ترجمته في (الديباج المذهب ص179 و شجرة النور الزكية ج1ص167 وأصول الفقه تاريخه ورجاله)

 $<sup>^{4}</sup>$  - بيان المختصر أبو الثناء الاصبهاني ، ج $^{3}$  ، س $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - شرح مختصر الروضة ، الطوفي ، ج3 نص209 .

<sup>.</sup> 212 منتهى السول ، الآمدي ، ص

<sup>7 -</sup> منهاج البيضاوي مع شرح البدخشي و الإسنوي، ج، ص53.

الضروريات في الخمس المذكورة. كما فعل العطار<sup>(1)</sup> في حاشيته على شرح المحلي لجمع الجوامع، حيث قال عند شرحه نص المتن: (كحفظ الدين ... الخ الكاف فيه استقصائية لأن الكليات المرادة هنا محصورة فيما ذكره)<sup>(2)</sup> كما وجه الشربيني<sup>(3)</sup> في تقريراته على حاشية البناني<sup>(4)</sup> قول المصنف (كحفظ الدين) بقوله: (لعله أدخله بالكاف ما عرض له الضرورة هنا كالاستئجار لرضاع الطفل، ولا يناف انحصار الضروريات في الخمس لأن الضرورة هنا عارضة بسبب حفظ النفس)<sup>(5)</sup>

ويمكن القول أن تبرير إدخال الكاف من قبل هؤلاء الأصوليين، لأجل الاستقصاء أو لما عرض لابن الحاجب من ضرورة الاستئجار، كلام يرُده النحاة، حيث الكاف عندهم تكون، إما: حرفاً أو اسماً (6). فهي تكون حرفا:

- بمعنى التشبيه كقوله تعالى: M فَإِذَا ٱنشَقَّتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتُ وَرُدَةً كَٱلدِّهَـانِ السَّكَ السَّمَآءُ وَكَانَتُ وَرُدَةً كَٱلدِّهَـانِ السَّكَ الرحمن

- وللتعليل نحو قوله تعالى: M \ Z Y X WV

[ ^ \_ البقرة

العطار هو: حسن بن محمد بن محمود (1190-1250)، من علماء مصر، أصله من المغرب، تولى مشيخة الأزهر سنة 1246هـ له مؤلفات عديدة منها: حاشية على جمع الجوامع انظر: (الأعلام ج2 ص236 و أصول الفقه تاريخه ورجاله ص533 و الفتح المبين ج200 المنتج المبين بهنتج المبين عربي المنتج المبين المنتج الم

<sup>2 -</sup> حاشية العطار على جمع الجوامع ، ج2 ، ص322.

<sup>5-</sup> الشربيني هو: عبد الرحمن بن محمد بن أحمد المعروف ب الشربيني ، فقيه أصولي المصري الشافعي ، ولي مشيخة الأزهر من1322 إلى 1324 هـ ، توفى سنة 1326 وذكر صاحب معجم المطبوعات أنه توفى بمكة المكرمة . من مؤلفاته : فيض الفتاح على حواشي تلخيص المفتاح ،و تقرير على حاشية شرح تحفة الإخوان في البيان ، و حاشية البهجة في فروع الشافعية ،و تقريرات على جمع الجوامع . انظر ترجمته في (معجم المؤلفين ج5 ص 334) و الإعلام ، ج3، ص 334)

<sup>4-</sup> البناني، هو : عبد الرحمن بن حار الله ( نسبة إلى قرية بنانة بإفرقية ) المغربي ، توفى سنة 1198 هـ ، فقيه أصولي ، قدم مصر و حاور الأزهر . له حاشية على شرح المحلي على جمع الجوامع . انظر ترجمته في : ( معجم المؤلفين ج5، ص132 ، و هدية العارفين ج1، ص555 ، و معجم المطبوعات ص591 )

 $<sup>^{5}</sup>$  - تقريرات الشربيني على حاشية البناني على شرح المحلي، مطبوع مع حاشية العطار ، ج $^{2}$  ، ص $^{5}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  - انظر تفصيل ذالك في كتاب أوضح المسالك على ألفية بن مالك ، مج $^{8}$ ، ص $^{4}$ 

- الاستعلاء نحو « كن كما أنت، أي: على ما أنت عليه » .

وتأتي اسماً بمعني "مثل" «كقولك فلان كالأسد » أي مثل الأسد. ولاشك ألها في كلام هؤلاء المؤلفين الأصوليين لم تأتي بمعنى الحرفية لعدم التناسب ، بل هي اسم بمعنى "مثل" فقولنا الضروري كحفظ الدين أي؛ مثل حفظ الدين.

وبهذا التخريج يمكن القول أن هذا الفريق الذي استعمل أداة الكاف عند حديث عن الضروريات يرى إمكانية زيادة ضروريات أخرى لها قوة الضروريات الخمس، لكن أحدا منهم لم يضف ضروريا آخر عدا ما أضافه الطوفي عرضاً بجانب النسب كما أوضحنا سلفاً.

والخلاصة أن المقاصد الضرورية عند قدامي الأصوليين لا تعدو أن تكون خمسة و إضافة من أضاف، ما هي إلا إضافة عرضية وإن كانت عبارة بعضهم توحي بإمكانية إضافة ضروريات أخرى. وسِرُّ ذلك يرجع إلى حرف الكاف الذي يحمل معنى التمثيل لا الاستقصاء .

#### البند الثاني: الضروريات عند القداعي عربوطة بالمدود

وما يلفت الانتباه في كتابات الأصوليين عن المقاصد الضرورية، ألهم بنوا حفظها على الجحازر والحدود لذلك قالوا: حفظ الدين بالجهاد وحفظ النفس بالقصاص وحفظ العقل بحد السكر وحفظ النسل بحد الزنا وحفظ المال بحد السرقة وحفظ العرض بحد القذف، ولا يَبْعد ألهم ربطوا بين العقوبة والجناية و هذه الأشياء كولهم فقهاء قبل أن يكونوا أصوليين حيث ألهم شاركوا جميعا في بناء صرح الفقه الإسلامي وتنظيم أبوابه وكتبه.

فكُتَّاب الفقه أي: الفقهاء، قسموا الفقه إلى كتب، ككتاب العبادات والنكاح والشركات وكتاب الجنايات والحدود، وأعتقد أن هذا الأخير صار فيما بعد، يشكل صميم اهتماماتهم الأصولية .

فالقارئ لكتب الفقهاء والأصوليين يجد تقاربا في عباراتهم عند حديثهم عن الحدود والجنايات، ولعل أصدق تعبير عن هذا التقارب نجده في كتاب ابن رشد (1) الحفيد حيث يقول: (والجنايات التي لها حدود مشروعة أربع جنايات على الأبدان والنفوس ولأعضاء وهو المسمى قتلا وجرحاً، وجنايات على الفروج وهو المسمى زناً وسفاحاً، وجنايات على الأموال....و جنايات على الأعراض وهو المسمى قذفا، وجنايات على استباحة ما حرمه الله) (2). وتسميها بالمجازر من طرف أبي الحسن العامري المتوفى سنة 381، أشد دلالة على ما قلناه.

وقد أسعفتهم في ذلك نصوص القرآن والأحاديث التي نصت على عقوبات محددة لانتهاك هذه الأمور الخمسة المحددة والتي تمثل المقاصد الضرورية (الدين، النفس، النسل، العقل، المال، العرض)

ومن خلال الربط بين العقوبة وسببها نشأ المبدأ التفسيري لتحديد المقاصد الضرورية، فهذا المبدأ (الذي ارتضاه الأصوليين لتفسير اختيارهم وتوجهاهم نحو المقاصد هو الحدود الجنائية فالدليل على أهمية الضروريات الخمسة واعتبارها من قبل الشرع إنه جعل عقوبة جنائية بدنية لعقاب المعتدي على أي منها ولذلك أضاف من أضاف مقصداً سادساً هو حفظ العرض، ليس لأهميته في الحياة الإنسانية، لا، بل تطبيقا للمبدأ الذي ارتضاه الأصوليين، فبما أن هناك حد القذف، إذن من المقاصد حفظ العرض)(3)

و لم ينتبه أحد من الأصوليين إلى هذا المبدأ التفسيري الذي يخطئه الباحث عبد الرحمن القرضاوي فيقول: (فالمبدأ التفسيري العام في نظرية المقاصد الشرعية غائب أو على الأقل تم اختيار مبدأ خاطئ لتفسير سلوك الشارع تجاه المقاصد)(4)

<sup>· . 17</sup> بداية المجتهد ونهاية المقتصد، مج

 $<sup>^{3}</sup>$  - نظرية مقاصد الشريعة بين شيخ الإسلام ابن تيمية و جمهور الأصوليين، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - نفس المرجع، ص337

بيد أنّا نجد في العصور المتأخرة المحقق المقاصد الشاطبي، حاول التملص من نظرية المزاجر إلى نظرية الحفظ العام، حيث لم يجعل حفظ الضروريات مقصوراً على الجانب العقابي الدموي بل على الجانب الإبقائي كذلك، والفرق بينهما أن الأول يحفظ المقاصد الخمس من العدم والثاني يحفظها من جانب الإيجاد. وبتعبير الشاطبي: (والحفظ لها يكون بأمرين: أحدها: ما يقيم أركاها ويثبت قواعدها، وذلك عبارة عن مراعاتها من جانب الوجود. والثاني: ما يدرأ عنها الاختلال الواقع أو المتوقع فيها، وذلك عبارة عن مراعاتها من جانب العدم)(1).

أما الجنايات فهي ترجع إلى حفظ الجميع من جانب العدم(2)

#### البند الثالث: رأي ابن تيمية في ربط المقاحد الضرورية بالمدود

ومن قبله شيخ الإسلام ابن تيمية الذي لم يُرْضِه اهتمام العلماء بالجانب المادي من الإنسان ونسياهم الجانب الروحي والتربوي والنفسي منه حيث فيقول: (وكثير من الناس يقصر نظرهن معرفة ما يحبه الله ورسوله من مصالح القلوب والنفوس ومفاسدها وما ينفعها من حقائق الإيمان وما يضره من الغفلة... فتجد كثيرا من هؤلاء في كثير من الأحكام لا يرى من المصالح والمفاسد إلى ما عاد لمصلحة المال والبدن )(3)

ولعل رأى شيخ الإسلام ابن تيمية رأى وجيه له مقامه وقدره لأن الإنسان بروحه لا ببدنه فقط. وإصلاح الروح مقدم على إصلاح البدن، بل إصلاح الروح أصل والبدن تبع له، لكن هذا الرأي مع وجاهته يمكن أن تعتبر عند التفصيل والتَّعمُق، أما ونحن في معرض ذكر الكليات الكبرى، يمكن القول أن ما أراده شيخ الإسلام مرده إلى مقصد الدين. وذلك أن الدين مبنى على ثلاث محاور:

- محور العقيدة ( الإيمان والتوحيد)
- محور الشريعة (المعاملات والعبادات)
  - محور الأخلاق (التصفية والتزكية)

<sup>· -</sup> الموافقات، ج2، ص18.

<sup>2 -</sup> نفس المرجع والصفحة

<sup>233</sup> ، 32 ، 32 ، ابن تيمية 32

فحفظ الدين من جانب الوجود والإبقاء، يقتضى منا إحياء الإيمان في القلوب، وبث روح التطبيق في الأحكام الشرعية، كما يقتضي التزين بحلية الأخلاق الشرعية وآدابها الخاصة والعامة، وبالتالي يمكن القول أن مطلب شيخ الإسلام يختصره قولنا (حفظ الدين).

#### المطلب الثاني: عُدد الضروريات عند المعاصرين:

#### تقديم

تحدثنا في المبحث السابق عن الضروريات عند قدامي الأصوليين، وقلنا ألهم أطبقوا على أن الضروريات خمسٌ، وألمحنا إلى أن زيادة العِرْض لم تكن محل وفاق، بلل الذين أضاف و ضرورياً سادساً، لم يصرحوا بزيادته، بل بعضهم تردد في إلحاقه، فإذا كان هذا هو موقف القدامي، فما موقف المعاصرين من عدد الضروريات ؟ .

# الفرع الأول: رأي المعاصرين في عدد الضروريات: البند الأول: المعاصرون ورأيمه في عدد الضروريات

من خلال تتعبنا لأرائهم نخلص إلى ما يلي: إن المعاصرين لم يتقبلوا جميعُهم آراء القدامي في حصر الضروريات في خمس، بل انقسموا فريقين:

- فريق تمسك بالرأي القائل بخماسيتها، ويمكن تسميتهم؛ "بالفريق القائلين بالرأي القديم".
- وفريق آخر حاول الخروج عن المألوف، ودعا إلى التجديد وإعادة النظر في التخميس و هؤلاء أُسميهم "المجددين".

الفريق الأول: القائلين بالتقسيم الخماسي للضروريات (الرأي القديم).

لم يبتعد هذا الفريق كثيراً عن رأى قدامى الأصوليين في حصر المقاصد الضرورية في الخمس المذكورة، بل أكد بعضهم هذا الحصر والتزم به، وعلى رأسهم الشيخ البوطي حيث يقول: (ومقاصد الشارع في خلقه تنحصر في خمسة أمور: الذين، النفس، العقل، النسل، المال)(1)

وإلى هذا الرأي جنح محمد الزحيلي، إذ يقول: (وتنحصر المصالح الضرورية للناس في نظر الإسلام في خمسة أشياء: وهي الدِّين والنفس والعقل والنسل أو العرض أو النسب

 $<sup>^{-1}</sup>$  ضوابط المصلحة، رمضان البوطي، ص $^{-1}$ 

والمال.وجاءت الشريعة الغراء لحفظ هذه المصالح الضرورية)<sup>(1)</sup>.

وخلاصة القول عن أصحاب هذا الرأي، ألهم أعادوا ما كتبه الغزالي والفخر الرازي وتحدثوا عن المصلحة المرسلة وتقسيم المناسب، وحصروا الضروريات في خمس؛ منهمن من أكده بدلالة الاستقراء كالدكتور رمضان البوطي (2) و منهم من ذكره تبعا لما جرى بهقلم السابقين.

#### البند الثاني: المقاحد في نظر المجددين

الفريق الثاني: فريق المحددين

وأصحاب هذا الرأي لهم نظرة تجديدية في المقاصد، يحاولون تفعيل المقاصد من خلال البحث عن تصور جديد للمقاصد. إلا أن هذا الفريق اختلف أصحابه في حقيقة هذا التجديد، فبعضهم وافق على إضافة ضروري العرض فقط، ليكون محموع الضروريات ست، وبعضهم قال بزيادة أكثر من ضروري واحد، وبعض ثالث له رؤية أكثر تجديداً.

فالأولون توقفوا عند إضافة العرض ضرورياً سادساً، كما أضافه الشنقيطي في نثر الورود شرح مراقي السعود، قائلا: (وحفظ العرض وهو الحكمة المقصودة من حَدِ القـــذف) (3) معتمداً قول الجزائري (4) في أبيات شعرية.

قد اجمع الأنبياء والرسل قاطبة .. على الديانة بالتوحيد في الملل

<sup>1-</sup> مقاصد الشريعة أساس حقوق الإنسان، محمد الزحيلي، ص81/80 ضمن مجموعة أبحاث "حقوق الإنسان محور مقاصد الشريعة

 $<sup>^{2}</sup>$  - أمثال: وهبة الزحيلي في أصول الفقه ص757 ، وعادل الشيخ في تعليل الأحكام ص190 . وعبد الحكيم السعدي في مباحث العلة في القياس ص414 . و أبو المكارم إسماعيل في الأدلة المختلف فيها وأثرها في الفقه ص71 . ولخادمي في الاحتهاد المقاصدي ، ج1 ، ص390.

 $<sup>^{3}</sup>$  نثر الورود محمد الأمين الشنقيطي ، ج $^{2}$  ،  $^{3}$ 

<sup>4-</sup> الجزائري هو: طاهر بن صالح (أو محمد صالح) بن أحمد بن موهوب السمعوني الجزائري الأصل الدمشقي المولد(1268-1338هـ (وفي هدية العارفين ولدسنة1264هـ) ، عالم باللغة وآدابها خبير بالعروض و المولد(1268هـ) منية الأذكياء في قصص الأنبياء القوافي من كتبه: الجواهر الكلامية في العقائد الإسلامية ، العروض في فن العروض، منية الأذكياء في قصص الأنبياء ، مشرح خطب بن نباتة ، وله مقاصد الشرع . انظر ترجمته في : ( الأعلام ، ج3، ص221 و هدية العارفين ج1، ص431.

وحفظ نفس و مال معهما نسب .. وحفظ عقل وعرض غير مبتذل

كما صحح الشيخ القرضاوي إضافة ضرورية العرض بعد ذكر الضروريات الخمسس فقال: (وإضافته صحيحة يجب اعتبارها وقد جاء في الحديث الصحيح "كل المسلم حرام دمه وعرضه وماله " $^{1}$  فقرن العرض بالدم و قدمه على المال ) $^{(2)}$ 

لقد عدت إلى الحديث لمعرفة ترتيب هذه العناصر الثلاثة، فوجدت أنه روي بعدة ترتيبات: حيث ذكره الترمذي بتقديم العرض ثم المال ثم الدم. وأبو داوود مقدماً المال ثم العرض ثم الدم.ومثل ترتيبه فعل البيهقي في شعبه.أما مسلم فيقدم العرض ثم الدم ثم المال. فالاختلاف في ترتيبها يدل على أن هذا الترتيب ليس لتبيان أفضلية أحدها على غيره. كما أن التصريح بالحرمة و قرنه بالدم لا يلزم منه اعتبار العرض، مقصداً ضرورياً. و القول بأن تقدّمه على المال فيه زيادة فضل، فإن الحديث ورد بصيغ أخرى قُدِّم فيها المال على العرض بل قدم على النفس (3)

كما اعتبرت الباحثة صوفيا وافق، بعد أن جعلت الضروريات خمساً، مؤكدة على اعتبار العرض خامس الضروريات، مسقطة حفظ النسل على اعتبار أن العرض عام والنسل جزء من العرض. كما في حديثها عن الضروريات الخمس جعلت العرض المخمور أهم من العقل لأن العرض استحق لحفظه حد القذف لسبب تعرض المخمور الفاقد لعقله لِعرْضه وعرْض غيره، فاستحق الحَدَ لهتك العرض لا لفقد العقل. و أن النسل داخل في حفظ النفس، لأن أول مراحل إيجادها هو إبقاؤها بالتناسل والنتيجة كما تقول: (أن حفظ النسل داخل تحت حفظ النفس) (4)

كما جعلت حفظ النسب من حفظ العرض لأن النسب لا يؤثر في النسل إعداماً بقدر ما يؤثر في النسل. بقدر ما يؤثر في العرض عاراً، فاستحق أن يكون النسب من العرض لا من النسل. وأخيراً: تُقرر أن الضروريات خمسة هي: (حفظ الدين وحفظ النفس وحفظ العقل وحفظ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سبق تخريجه صفحة 49 و 54

<sup>2-</sup> مدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، يوسف القرضاوي، ص56/55.

<sup>3-</sup> انظر ذلك موضع تخريجه صفحة 49.

 $<sup>^{4}</sup>$  - حفظ العرض في القرآن ، صوفيا موفق ، ص $^{4}$ 

العرض وحفظ المال )<sup>(1)</sup>

قد يُعْترض على رأي الباحثة، أن العُرض هو جزء من النسب والنسب هو جزء مسن النسل والنسل هو جزء من النفس، إذْ أن حفظ العرض ليس مقصودا لذاته، بقدر ما هو مقصود لحفظ النفس وتناسلها ونسبها من الأذى والعار. فالباحثة عبرت على الأعلى بالأدنى، هذا وإنَّ ما توصلت إليه الباحثة، قرره فقهاؤنا من قبل، فجعلوا الأعراض بدل النسل أو الأنساب، إذْ منهم من عبر عن النسل بالنسب، وكلهم يقصدون حفظ النسل والدليل على ذلك اتفاقهم على التمثيل بحد الزنا، سواء منهم من ذكر النسل أو النسب والتعبير في نظري بالنسل أولى من التعبير بالعرض أو النسب لأن النسل أعم منهما، وشامل لهما. وإن كنتُ لا أراه إلا جزْءًا من حفظ النفس.

أما الطائفة الثانية من المحددين، فهم أكثر تجديداً، و هم من دعاة رفع الحصانة عن حصر الضروريات في خمسة، لأنهم رأوا أن القدامي لم يبرروا حصرهم إلا ما كان من الآمدي ومن نقل عنه ذلك. لأنهم بنوا تخميسهم للضروريات على نظرية الحدود والجنايات وهذا البناء لم يَسْلَم من الطعن، لذا رأى هؤلاء المحددون أن إضافة مقاصد ضرورية أخرى ليس ببعيد، وأن دعوى الحصر باطلة ما لم يُقِم أصحابها عليها بينات.

#### البند الثالث: تبريرات المعاصرين للزياحة على الضروريات الخمس

لقد برر المحددون دعوى الزيادة و جدواها كما يقول الأستاذ إسماعيل الحسيني بأن (تحديد ضروريات المصالح في المجتمع، يخضع لِمَا هو متحرك فيه لا لما هو ثابت. لما هم متغير لا لما هو جامد، بعبارة أخرى، ضبط الضروريات في المجتمع الإسلامي على استيعاب تام وانتباه كامل للمستجدات من التحولات في الأحوال والأوقات الطارئة على المجتمع الإسلامي خاصة والمجتمع الإنساني عامة )(2) بمعنى آخر أن الضروريات تتغير بحسب الزمان و المكان و الأشخاص.

وتبعا لهذا الطرح، فإننا نرد مفهوم الضروريات من أساسه، ذلك لتعرضها للزيادة و النقصان مادامت تخضع للمتغيرات الاجتماعية، فضروري اليوم يتعطل كما تعطل ضروري

<sup>· . 44</sup> نفس المرجع ، ص 44 .

<sup>.</sup> 299مقاصد الشريعة عند ابن عاشور، إسماعيل الحسيني، ص $^2$ 

الأمس، وما هو ضروري في مجتمع ما، لا يمكن اعتباره ضروري في مجتمع آخر لاختلاف المجتمعين، وإن لم تتغير هذه الضروريات فإلها تتناقص قيمتها أمام الضروريات المستجدة. فهي إذاً في حكم المعطل، وهذا ينفي عنها الكلية والديمومة اللتان قررهما العلماء للضروريات. حيث أكدوا أن الشارع الحكيم قصد بهذه الضروريات كما يقول الشاطبي: (أن تكون مصالح على الإطلاق، فلا بد أن يكون وضعها على ذلك الوجه أبدياً وكلياً وعاماً في جميع أنواع التكاليف والمكلفين وجميع الأحوال)(1)

وهناك من برر الزيادة باعتراضه على حصر القدامى للضروريات في خمس؛ بأنه راجع إلى النظرة الفردية للإنسان، ومعالجة الأمور الخاصة للإنسان على أنه هو المخاطب بمفرده، ناسين، أي القدامى، أن الإنسان يعيش في المحتمع وأن التكاليف مخاطب بها المحتمع ككرل قبل الفرد، لذا نجد الفقه يتحدث عن الأحكام الكفائية الواجبة منها و المسنونة مع تضمنها للإحكام العينية.

و بهذا البعد الاجتماعي للخطاب الشرعي أضاف المعاصرون جملة من الضروريات مثل الحرية و المساواة والعدالة و الإخاء والتكافل والكرامة الإنسانية. وقد تبنى الشيخ ابن عاشور - وهو على رأس المحددين - هذا البعد الاجتماعي للمقاصد، مستبعدا كل شك عن هذا الفهم قائلا: (لم يبق للشك مجال يلج به نفس الناظر في أن أهم مقصد للشريعة من التشريع انتظام أمر الأمة وجلب الصالح إليها ودفع الضرر والفساد عنه، وقد استشعر الفقهاء في الدين كلهم، هذا المعنى في خصوص صلاح الأفراد و لم يتطرقوا إلى بيانه و إثباته في صلاح المجموع العام)(2)

و كما تباينت تبريراقم تباينت زيادهم، فمنهم من أوصلها إلى سبعة، كما فعل ابن باديس حيث يقول في ختام تفسيره لآيات الإسراء التسعة (من 31 إلى 39) يقول: (قد تضمنت هذه الآيات على قلتها، الأصول التي عليها تتوقف حياة النوع البشري وسعادته، من حفظ النفوس و العقول «ولا تقف». و الأنساب والأموال و الحقوق «وأوفوا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- الموافقات، مج1، ج2، ص 350.

 $<sup>^{2}</sup>$ - مقاصد الشريعة، ابن عاشور، ص $^{2}$ 

بالعهد» و «أوفوا الكيل» و الدين الذي هو عملة ذلك كله، وفي حفظه حفظ لجميعها) (1) فأصول الضروريات، عنده هي: النفوس والعقول والأنساب والأموال والحقوق والدين إذْ هو أصلها كلها.

ومنهم من أو صلها لثمانية، كما فعل تقي الدين النبهاني حيث يقول: (فمثلاً المقاصد الخمسة التي يقولون ألها لم تخل من رعايتها ملة من والملل ولا شريعة من الشرائع وهي حفظ الدين والنفس والعقل والنسل والمال. ليست كل ما هو ضروري للمجتمع من حيث هو مجتمع، فإن حفظ الدولة وحفظ الأمن وحفظ الكرامة الإنسانية هي أيضا من ضروريات المجتمع. فالضروريات إذن في واقعها، ليست خمسة؛ وإنما هي ثمانية )(2)

و منهم من أضاف حفظ الكون، ومنهم من رمز لها في ثـــلاث محـــاور: التوحيـــد والتزكية والعمران، وسماها المقاصد العالية أو الحاكمة. و منهم مـــن صــنفها في مجـــالات فأوصلها إلى أربعة وعشرين ضرورياً موزعة على أربع مجالات.

وكل هـذا الإضافـات والتحليلات سننظـر في مدى صحتهـا مـع مفهــوم المقاصــد الضروريـة الكليــة.

لكنه لابد من الإشارة إلى ملاحظة؛ ألا وهي أن بعض من نسبت إليه هذه الإضافات - عند الرجوع لأقواله - نرى أنه لم يذكر بوضوح وصراحة كون هذا الأمر مقصداً ضرورياً منضافاً إلى الضروريات الخمس وإنما نسب إليهم من خلال تتبع بعض الباحثين المعاصرين القارئين لمؤلفاتهم.

لهذا سنحاول ذكر بعض هذا الإضافات ومدى صحت اعتبارها ضروريات مقاصدية.

# الغرع الثاني: الإضافات المقاصدية عند المعاصرين: البند الأول: ضروري العدل:

لقد نسبت هذا الإضافة إلى شيخ الإسلام ابن تيمية على اعتبار أن العدل هو أساس

<sup>.</sup> 149 جالس التذكير، ابن باديس، ص-1

 $<sup>^{2}</sup>$ - مقاصد الشريعة، عبد الله كمالي، ص $^{131}$ 

الأحكام الشرعية. بل حتى التوحيد في نظر ابن تيمية (الذي هو أصل الدين هو أعظم العدل) (1) ويقول في موضع أحر (وإذا التوحيد أصل صلاح الناس، والإشراك أصل فسادهم، والقسط مرهون بالتوحيد إذ التوحيد أصل العدل ... التوحيد و ما يتبعه من الحسنات هو صلاح وعدل ولهذا كان الرجل الصالح هو القائم بالواجبات، وهو البر وهو العدل )(2) ومن تتبع نصوص شيخ الإسلام في مؤلفاته يجده يركز على إظهار العدل في جميع أبواب الشريعة، فالتوحيد عدل، والأحكام الشرعية عدل، والأخلاق عدل، لأن الله سبحانه وتعالى هو: العدل. ومن معانى العدل: الخير.

ولقد حاول الباحث عبد الرحمن القرضاوي، إثبات هذا المقصد في فكر شيخ الإسلام ابن تيمية حيث يقول: (يرى ابن تيمية دون غيره من الأصوليين، أن تحقيق العدل مقصد أساسي من مقاصد الشريعة الإسلامية، فتحقيق العدل يأتي من حيث الترتيب بعد حفظ الدين ... لهذا يكون مقصد تحقيق العدل هو حلقة الاتصال بين المقصد الأعظم للشريعة الذي هو المرتبة الأولى، والقسم الأول من المقاصد عند ابن تيمية؛ وبين اليت تليه وهي تشمل: تحقيق العدل، وحفظ النفس، والنسل، والعقل، والمال)(3)

وعلى عكس قراءة عبد الرحمن القرضاوي، نجد يوسف البدوي في دراسة له عن مقاصد ابن تيمية، يحدد عدد مقاصده بسبعة مقاصد<sup>(4)</sup> من ضمنها مقاصد العدل الذي يعتبره وسيلة لحفظ الضروريات حيث يقول (وابن تيمية يعتبر أن أمر العالم في الشريعة مبني على العدل في الدماء والأموال والأنساب والأعراض ويقول ابن تيمية: الأصل في العقود جميعها هو العدل فإنه بعثت به الرسل وأنزلت به الكتب, وبالنظر إلى المقصد فإنه راجع إلى حفظ الضروريات لكونه وسيلة ومكملا لها)<sup>(5)</sup>

و يمكن القول أن العدل هو صفة الكمال في كل شيء، فإن الله هو العدل وصف نفسه

<sup>.</sup> 159 ، 17 ، ص159 . -1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- نفس المرجع، ج18 ، ص165 .

<sup>3-</sup> نظرية المقاصد بين ابن تيمية والجمهور، عبد الرحمن القرضاوي، ص257.

<sup>4-</sup> مقاصد ابن تيمية التي عددها البدوي انظرها في كتاب المقاصد عند ابن تيمية للبدوي ص 265- 282.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- نفس المرجع، ص278 .

فالرسل ببيّناهم، والكُتب بأحكامها، والميزان بعدله، كـــل ذلك

لنشر القسط والوسطية والاعتدال في الحياة، وخَيْرُ مركز لتوليد العدل و إشاعته ونشره هو الدين. فالتوحيد عدل والأحكام عدل والأحلاق عدل، ومن ابتغى العدل في غير هذه الأشياء ظلَم وجار.

وإلى رأي البدوي أجنح حيث يقول: (إنه راجع إلى حفظ الضروريات لكونه وسيلة ومكملا لها) (1) فلا أعتبر العدل مقصداً ضرورياً وذلك لأمرين:

الأول: أن ابن تيمية رحمة الله، لم ينص على اعتبار العدل مقصدا ضروريا غاية ما في كلامه واستطراده لمفهوم العدل واعتباره أنه لب الشريعة وأساس التوحيد والأحكام والوجود كله، تدل على أهمية العدل في الدين والحياة، كأهمية الحياء بين شعب الأيمان.

الثاني: قول ابن تيمية (بعض الناس يخص المصالح المرسلة بحفظ النفوس والأموال و الأعراض وللعقول والأديان وليس كذلك بل المصالح في جلب المنافع وفي دفع المضار. و ما ذكروه من المضار عن هذه الأمور الخمسة فهو أحد القسمين. و جلّب المنفعة يكون في الدنيا وفي الدين؛ ففي الدنيا كالمعاملات والأعمال التي يقال فيها مصلحة للخلق، ومن غير حظر شرعي، وفي الدين ككثير من المعارف والأحوال والعبادات و الزهادات التي يقال فيها مصلحة للإنسان من غير منع شرعي، فمن قَصَر المصالح على العقوبات التي فيها الفساد على تلك الأحوال ليحفظ الجسم، فقد قصر )(2) فهذه النص يتضمن أربع إشارات، هي:

<sup>.</sup> 278 مقاصد الشريعة عند ابن تيمية، البدوي، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- مجموع الفتاوى ج 11 ص 188 .

- \_ ذكره للضروريات الخمس.
- \_ انتقاده لحفظ هذه الضروريات بالعقوبات فقط، التفاتاً منهم إلى دفع المضار.
- \_ إدخاله جلب المنافع لحفظها بمختلف التصرفات والأعمال الشرعية والأحوال والمعارف القلبية.

\_ وقوله بأن السابقين قصروا المصالح على العقوبات لحفظ الجسم فقط، فهذا القول منه غير سديد. إذ أن تنوع المصالح ينفي اختصاص الجسم بذلك. وذلك بأن الدين والمال ليسا من الجسم، وهما يحفظان بالحدود إبقاءً وبالمنافع المجلوبة إيجاداً

كما أن هذا النص إقرارٌ خفي بهذه الضروريات الخمس، ونص مقالته التالية من كتابة بمحموع الفتاوى يذكر الضروريات منتقداً غيرُ معترض، فيقول: (ورأوا أن المصحة نوعان: أخروية ودنيوية . جعلوا الدنيوية ما تضمن حفظ الدماء والأموال والفروج والعقول والدين الظاهر وأعرضوا عما في العبادات الباطنة والظاهرة من أنواع المعارف بالله تعالى وملائكت وكتبه ورسله وأحوال القلوب وأعمالها كمحبة الله وخشيته وإخلاص الدين له والتوكل عليه والرجاء لرحمته ودعائه وغير ذلك من أنواع المصالح في الدنيا والآخرة)(1)

فهو إذن لا يعترض على عدد الضروريات الخمس بقدر ما ينتقد إهماهم للجانب الروحي من العبادات والتصرفات كلها، التي تُعتبر هي الثمرة المرجوة والتي عليها مدار صلاح الدين والدينا (وعلى هذا فلا خلاف بين ابن تيمية وبين غيره من الأصوليين في حصر المقاصد، في الضروريات الخمس، من الناحية الظاهرية الشكلية، ولكن من الناحية الجوهرية المقاصدية فهو أعمق سبراً وأدق نظراً وأسك فكراً)(2)

أما ما ذكره الباحث عبد الرحمن القرضاوي من المقاصد الأخرى التي ركز عليها ابن تيمية في كُتبه وجعلها أساساً لبقاء الأمة وشوكتها قائمة، إنما هو من باب إعطاء الوسيلة قيمة وقدر مقصدها، فكلما كبر المقصد كبرت وسيلته وعظمت، وكانت كمقصدها في مراعاتها والاهتمام بها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- مجموع الفتاوى ج 32 ص 233.

<sup>. 262</sup> المقاصد عند ابن تيمية، البدوي، ص $^2$ 

#### البند الثاني: مقصد المرية:

لقد نسب القول بمقصد الحرية, وكونه مقصداً ضرورياً، إلى الشيخ الطاهر بن عاشور، إذْ يقول في كتابه: (لما تحقق فيما مضى أن المساواة من مقاصد الشريعة الإسلامية لزم أن يتفرع عن ذلك، أن استواء أفراد الأمة في تصرفهم في أنفسهم، مقصدٌ أصلي من مقاصد الشريعة. وذلك هو المراد بالحرية (1). (وهي بالمعنى المتداول في هذا العصر، هي فعل الإنسان ما يريد فعله، دون مدافع بمقدار إمكانه. والحرية بهذا المعنى حق للبشر على الجملة. لأن الله لما خلق للإنسان العقل و الإرادة وأودع فيه القدرة على العلم. فقد أكن قيد حقيقة الحرية وخوله استخدامها بالإذن التكويني المستقر في الخِلْقة )(2)

ومن خلال تتبعنا لكتابي ابن عاشور: المقاصد الشرعية وأصول النظام الاجتماعي، نرى شدة اهتمامه بالحرية واعتبارها مقصداً لزومياً متفرعاً عن المساواة. وقد أفاض الشيخ ابن عاشور عن الحرية وجوانبها، لكنها لم ترتق عنده إلى رتبة الضروريات الخمس، ونحين كذلك نؤكد ألها مقصداً شرعياً فطرياً أقر الله الإنسان عليه، وبه استحق العقاب والثوب، ألم يقل ربنا تعالى: M م م البلد وقال أيضا: الم م البلد وقال أيضا: الم يقل ربنا تعالى: الم الله الإنسان كل هذه الآيات تدل على أن أعلى مستوى للحريبة وهو حرية اختيار المنهج. حيث قال تعالى مؤكداً قدرته على فرض اختياره فقال: WW X WIM الرعد: ١٦ ولكن بعض الباحثين يرى أن الحرية من أحد مقاصد الشريعة العليا كالخمليشي في ولكن بعض الباحثين يرى أن الحرية من أحد مقاصد الشريعة العليا كالخمليشي في

ولكن بعض الباحثين يرى أن الحرية من أحد مقاصد الشريعة العليا كالخمليشي في كتابه "وجهة نظر" (1) و منهم من استنتج من اهتمام ابن عاشور بالحرية ترقيتها إلى الضروريات.

<sup>371</sup> مقاصد ابن عاشور، ص

<sup>.</sup> 158 - أصول النظام الاجتماعي، ابن عاشور، ص

<sup>1-</sup> وجهة نظر للخمليشي، انظر جمال الدين " نحو تفعيل مقاصد الشريعة الإسلامية " ص99.

فهذا هو الباحث عز الدين بن زغيبة يُتَوج الشيخ ابن عاشور تاج فضل التنبيه على ضرورة الحرية فيقول: (والذي أراه هو إضافة عنصر الحرية التي حاز ابن عاشور فضل التنبيه إليها، فتصبح كليات الضروري ستة، هي: الدين، النفس، العقل النسال، المال، الحرية. أما فيما يتعلق بإضافة العدل وحقوق الإنسان فان إقامة عنصر الدين كفيل بها)(1)

كما أكدت الباحثة حبيبة معنصر؛ أن مقصد الحرية هو في مرتبة الضروريات عند ابن عاشور، تقول: (وغياب الحرية يؤدى إلى التهارج واختلال النظام العام وقد يؤدي إلى اضمحلال الأجيال. والتاريخ أكبر شاهد على هذا. وعليه أرى أن الحرية ترتقي بحق، لأن تكون في رتبة الضروري عند ابن عاشور)(2)

ويبدو لي أن إلصاق هذا الكلام عن الحرية بابن عاشور، هو مجازفة بعيدة عن مضمون كتاباته ، والقارئ لكتابه المقاصد، لا يرى في كلامه تصريحاً ولا تلميحاً، ما يدل على اعتبار الحرية مقصداً ضرورياً بل الذي تَرشَح به نصوص كتابه هو تأكيده، إن لم أقل تبنيه، للحصر الخماسي. فها هو بعد ذكره للضروريات الخمس يقول: (وهذا الصنف الضروري قليل التعرض إليه في الشريعة لأن البشر قد أخذوا حيطتهم لأنفسهم منذ القدم. فأصبح مركوزاً في الطباع، ولم تخل جماعة من البشر ذات التمدن، من أخذ الحيطة له، وإنما تتفاضل الشرائع بكيفية وسائله )(3) ففي هذا النص إقرار بالضروريات الخمس وألها محفوظة في جميع الملل والشرائع وأما الخلاف فيها فهو في وسائل وآليات حفظها في الواقع.

ورداً على مَنِ انتصر لضروري الحرية، ها هو الباحث سوابغة مخلوف يَـرُد علـى الدكتور بن زغيبة ومن رأى رأيه، في رسالته (مقصد الحرية عند ابـن عاشـور) قـائلاً: « وأحسب أن التنبيه على وجه الحصر كاف لإبطال هذا الرأي من أساسـه، وأمـا المجازفـة بإقحام ابن عاشور في تبرير هذا المسعى فتَوَهُمُ محض، إنَّ كلامه في الحرية ليس فيه ما يوحي

<sup>1-</sup> مقاصد الشريعة العامة، بن زغيبة، ص153

<sup>2-</sup> مقصد الحرية عند ابن عاشور، لحبيب معنصر، ص66

 $<sup>^{24}</sup>$  مقاصد الشريعة ،ابن عاشور، $^{3}$ 

بالقصد على اعتباره كليا سادساً. كيف وقد رأينا انتصاره للحصر الخماسي ورده على الذين تبنوا الزيادة على الخمس» (1) وهو يقصد زيادة العرض واعتباره مقصداً حاجياً.

والذي أراه أن إضافة الحرية كمقصد ضروري مطلب بعيد المنال ليس لصعوبته، بل لعدم أهليته أن يكون ضرورياً، نعم، هو مقصد شرعي بلا ريب، لكن اعتباره ضرورياً، فلا؛ لأن الحرية صفة لا تنفك أن تكون ضمن ضروري النفس مكفولة للإنسان فطرياً وشرعياً وعقلياً.

فالفطرة الإنسانية تأبى القيد. والإسلام شريعة حق تَضْمن حق الحرية في جميع مجالات الحياة، ما لم يتعدى ذلك حرية الآخرين أو المجتمع. والعقل يقضي بحرية الإنسان، لأن حبْسَها عنه يعني توقيف مسيرته الإنسانية المبدعة المتفاعلة مع الكون، فالإنسان هـو محـور هذا الكون كله.

لهذا يقول عبد الله الكمالي وقد جعل حفظ الحريات من أحد جوانب حفظ النفس: أن (المحافظة على الحرية الإنسانية من حرية العمل، وحرية الفكر، والرأي، والإقامة وغير ذلك، مما تعد الحريات فيه من مقومات الحياة الإنسانية الكريمة الحرة التي تزاول نشاطها في دائرة المجتمع الفاضل من غير اعتداء على أحد)(2)

والخلاصة أن الحرية هي مقصد شرعي فطري يتعلق بحفظ النفس ولا يمكن بأية حال من الأحوال اعتباره ضرورياً من الضروريات الخمس.

## البند الثالث: حفظ الأمن والكرامة الإنسانية وحفظ الدولة:

ذهب النبهاني إلى اعتبار حفظ الدولة والأمن والكرامة الإنسانية مقاصد ترتقي بها المقاصد الضرورية، إلى ثمانية مقاصد<sup>(2)</sup> وهذه الإطلاقات لا تخرج أن تكون تابعة لأحد الضروريات الخمس إذ أنَّ حفظ الدولة وحفظ الأمن هما عنصران داخلان تحت حفظ الدين، و يمكن اعتبارهما من آليات حفظه، فالدولة هي التي تحفظ الدين وترعى تطبيقه،

القاصد عند ابن عاشور، سوابغة مخلوف، ص147 .  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - مقاصد الشريعة في ضوء فقه الموازنات، عبد الله الكمالي، ص 138 (وانظر المحتمع الإنساني لأبي زهـرة ص

 $<sup>^{2}</sup>$  - أصول الفقه، أبو زهرة، ص $^{2}$  .

وبدون الأمن يصعب حفظ الدين من جهة نشره والدعوة إليه.

أما الكرامة الإنسانية: فهي حق من حقوق الإنسان وهي جانب من جوانب حريته وعرضه، بل من أحد مستلزمات حفظ النفس، وكما يقول أبو زهرة (أن من المحافظة على النفس، المحافظة على الكرامة الإنسانية؛ بمنع القذف والسب وغير ذلك من كل أمر يتعلق بالكرامة الإنسانية، أو بالحد من نشاط الإنسان من غير مبرر له)(1)

ويعجبني في ذلك قول الشيخ يوسف القرضاوي في وصفه الدقيق لهذه الزيادات، بألها قيم اجتماعية عليا، بعد توضيحه سبب الحصر في هذه الخمس، بقوله: (فيبدو أن الأشياء التي فُرِضت الحدود والعقوبات الدنيوية للمحافظة عليها، فدل ذلك على مَالَها من أهمية واعتبار متميز في نظر الشريعة) (2) ثم قال في وصف الزيادات: (ومن المؤكد أن الشريعة الإسلامية تقيم اعتباراً أيَّ اعتبار للقيم الاجتماعية العليا، وتعتبرها من مقاصدها الأساسية كما دلت على ذلك النصوص المتواترة و الأحكام المتكاثرة. من هذه القيم العدل، أو القسط، والتكافل، والكرامة، و الإخاء و الحرية )(3) فسماها حفظه الله، قيماً اجتماعية، وجعلها من مقاصد الإسلام الأساسية، بمعنى آخر ألها صفات ذاتية الإسلام، يتزين بها في كل مكان زمان، قيم تتضمنها أحكامه وتشريعاته.

وختاما لهذا المطلب، يمكن أن نقول بكل ثبات: أن الزيادات المتنوعة لا تعدو أن تكون وسائل أو مكملات لحفظ المقاصد الضرورية أو صفات ملازمة لها أو قيم اجتماعية أساسية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- نفس المرجع، ص367.

<sup>.</sup> 67مدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، القرضاوي، ص $^2$ 

<sup>3-</sup> نفس المرجع والصفحة.

أما الحرية والكرامة الإنسانية: فهذه مقاصد جاء الإسلام لتكريسها منذ بدايته الأولى، جاء لتحرير العباد من عبودية العباد إلى عبادة رب العباد، ويحفظ للناس كرامتهم وأعراضهم ؛ فهذه مقاصد متمة لحفظ النفس الإنسانية .

أما حفظ الأمن وحفظ الدولة وحفظ الأخلاق : فالأمن والأخلاق والدولة كلها مقاصد شرعية هامة .

/فعن الأمن قال ربنا سبحانه:  $\mathbb{M}$  :فعن الأمن قال ربنا سبحانه

O 1 32 4 3 قريش: وجعل ذهاب الأمن بلاءً تتضرر بفقدانــه

الإنسانية، قال تعالى: M : الإنسانية، قال تعالى: 7 65 4

وعن الأخلاق قال صلى الله عليه وسلم: « إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق» (1) و قوله صلى الله عليه وسلم: « إن أقربكم مني مجلسا يوم القيامة أحاسنكم أخلاقا» (2) وقال أيضا: « إنكم لن تسعوا الناس بأموالكم ولكن بأخلاقكم » (3)

فالأمن والأخلاق، لهما بحفظ الدين صلة كبيرة. فالأمن: هو أساس الدعوة للإسلام

<sup>1-</sup> أخرجه البخاري في الأدب المفرد رقم 273 والحاكم ج2ص613 رقم و أحمدج2ص318 رقم . و أحمدج2ص318 رقم . و ذكره الألباني في الصحيحة برقم 45 . وأورده الطبراني في الأوسط بلفظ ( إن الله بعثني بتمام مكارم الأخلاق و كمال محاسن الأفعال) قال الطبراني ( لم يرو هذا الحديث عن يوسف بن محمد إلاَّ عمر بن إبراهيم تفرد به صالح بن بشر) وأورده الشيخ الألباني في الضعيفة برقم2087 .

 $<sup>^{2}</sup>$  - أخرجه ابن حبان ، باب حسن الخلق ، ج $^{2}$ رقم 483 و الترمذي ج $^{1}$  صححه الألباني في الصحيحة ج $^{2}$  صححه الرزاق في المصنف بدايته ( ألا أخبر كم بأحبكم إلى الله) ج $^{1}$  رقم 20153 و ابن حبان كذلك برقم 486 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- أخرجه الحاكم في المستدرك ، في فصل توقير العلم ، ج1 برقم 391 و 392 و البيهقي في الشعب ، فصل في طلاقة الوجه وحسن البشر ، ج17 رقم7826 ش57 . و ضعفه الألباني في الضعيفة وقال: ( وفي الميزان ، عبد الله بن سعد هذا واه بمرة ، وقال الفلاس: منكر الحديث، وقال يحي استبان لي كذبه، وقال الدار قطني: متروك ذاهب)

ونشره وقُبُوله. والأخلاق: هي الصفة المميزة لهذا الدين إذ بالأخلاق انتَشر الإسلام في أصقاع العالم, لأنها تضفي على الإسلام، الوجه الجمالي والمسحة المضيئة لأحكامه, فالأمن و الأخلاق هما، إذاً، من الدين لا يستقلان عنه، فهما من وسائل حفظه.

أما الدولة فليست مقصدا شرعيا بقدر ما هي وسيلة اجتماعية تنظيمية تُحْفيظ في إطارها الضروريات الخمس كلها. فبالنظام المحكم للدولة تحفظ الأنفس والأعراض والأموال والأديان، بل هي الوعاء الضامن لرعاية هذه الضروريات وغيرها من الحاجيات والتحسينيات.

#### البند الرابع: مفظ الكون ومفظ البسد:

لقد بات موضوع المقاصد ملعب لكل متكلم في المقاصد- وما أوسعه- فهو علم حديد في طور التكوين, يمكن لكل باحث أن يضيف, وكل إضافة قد تقبل إذا كانت وليدة دراسة علمية- ومن هذه الإضافات المقاصدية إضافة حفظ الكون وحفظ الجسد.

فعن حفظ الكون يقول من اقترحها، الدكتور عصام أنس الزفتاوي: أنه أضاف هذا الضروري، بناءً على ربطه المقاصد بالعلوم الكفائية. قائلا: ( دعنا بعد ذلك ننتقل إلى نظرية المقاصد، والتي نرى أن تشغيلها في مجال تصنيف العلوم؛ سيؤدي إلى تقسيمات أخرى غير التي ذهب إليها الإمام الغزالي) (1)

- \_ فللدين العوم الشرعية وفقه العبادات والعقيدة.
- \_ وللنفس فقه الجنايات وعلم الأخلاق والعلوم الإنسانية والطبية.
  - \_ وللعقل علوم المناهج والعلوم العقلية.
    - \_ وللعرض فقه الأحوال الشخصية.
  - \_ والمال فقه المعاملات والعلوم الاقتصادية والمالية

أما المقصد الخامس قبل المال فهو مقصد الكون وعن سبب اقتراحه يقول: (عند تسكين العلوم من خلال المقاصد الخمسة سنجد العلوم الطبيعية تستعصي على التسكين تحت أيها، بل نطرح سؤالاً: لما لا يعد حفظ الكون من مقاصد الشرع، وليس فقط حفظ المقاصد

77

<sup>.</sup> 196 عصام الزفتاوي، 196 . محلة المسلم المعاصر، نظرية المقاصد محاولة للتشغيل، عصام الزفتاوي، -1

الخمسة المعروفة؟....بل ندعو دعوة صريحة إلى إضافة مقصد سادس إلى مقاصد الشريعة الإسلامية وهو حفظ الكون)(1)

ولرد هذا الزعم، يكفي القول بأن المقاصد الضرورية هي مقاصد تقتضيها الحياة الإنسانية ابتداء، أشار إليها القرآن على اعتبار أنه منهج حياة، وأن هذه المقاصد علاقتها بالإنسان وليس بالعلوم المستولدة مع تطور الفكر الإنساني، هذا من جهة.

من جهة أُخرى، نسأل الدكتور؛ أين يُسكَنَّن علم السياسة وعلم الإدارة، والعلوم العسكرية مما يتعلق بأمور الدولة، فلا أقل من أن نقول أنها تُسَكن في ضروري جديد يصطلح عليه حفظ الدولة أو السلطة.

وعلم التخطيط والهندسة المدنية و الأشغال العمومية والبناء والعمران كلها علوم تندرج تحت حفظ العمران. وهكذا كل علم جديد مستولد عبر الزمان نحدد له مقصداً جديداً يستوعبه إن أعيانا تسكينه في المقاصد الموجودة لدينا.

لذا نقول أن العلوم التي أشار إليها الباحث، وغيرها من العلوم الحديثة، لها علاقة وطيدة بالعقل الإنساني، إذ لولا العقل المفكر الذي مكن الباحث من النَّظر في الكون المنظور والقرآن المقروء، لما كانت هذه العلوم. ولولا العقل لما كان للإنسان قيمة وجودية في هذا الكون، لذا كان من لوازم تنشيط العقل هو حفظه من جهة نشاطه الفكري بأن يسعى الناس للتعليم والتعلم. إذ بالعلم يُصْلِح الإنسانُ شأن نفسه، والكونَ الذي يعيش فيه.

هذا و إن الكون و الذي يقترحه الدكتور، مقصداً وما فيه، ليس مقصودا لذاته، و إنما الكون و جد أصلاً لأن يكون مسخراً لخدمة الإنسان، وهذا التسخير لن يكون إلا وفق منهج رباني يحفظ الإنسان، على اعتبار أنه محور هذا الكون و أساسُه. وحفظ المنهج التشريعي الذي فيه صلاح الإنسان دُنيا وأخرى، وهو الدين. وحفظ الممولات اليت يتعاطاها الإنسان مِلْكاً وتمليكاً باعتبارها عوناً له على البقاء والاستمرار.

وبلفظ مختصر، نقول: أن حفظ الكون هو حفظ المقاصد الضرورية والحاجية والتحسينية جميعاً، وتبنى هذا الطرح أراه تجنى على المقاصد والتقليل من قيمتها باعتبارها

<sup>.</sup> 197نفس المرجع، ص $^{-1}$ 

كليات كبرى ترجع إليها جميع مقاصد الأحكام الشرعية الفرعية.

أما حفظ الجسد: فقد حاول الباحث عبد الرؤوف دبابش، في رسالته (حرمة الأجساد وأثرها على التشريع الجنائي الإسلامي) أن يجعل من حرمة الأجساد مقصداً ضرورياً أطلق عليه حفظ الجسد فقال: (حفظ الجسد في الحقيقة يقع في مرتبة الضرورة حيث أن فقدان هذه المصلحة يخل بضرورة من ضروريات الحياة لأن الجسد تتوقف عليه كل تصرفات الإنسان)(1)

في ثنايا رسالته حاول أن يفرق بين مفهوم النفس والروح والجسد، مستنداً في ذلك إلى أقوال العلماء عن حرمة الأحساد والنهي عن إيذائها كلا أو بعضا، ليصل في الأحير، إلى أن: (حرمة الأحساد هي مستمدة من احترامنا لخالق الجسد، وهذا مرجع الحرمة في كل المقاصد الضرورية الأحرى ولا بأس أن نعضد رأينا بالاستقراء لموارد الشريعة ونص النبي المقاصد الضرورية تحرم القتل وقطع الأعضاء وتوجب القصاص على من أذى الجسد، والرسول هي لهى أن يقتل الإنسان نفسه، أو يجرح غيره. وأوجب الدية على الجنايات في الأحساد.

كل ما قاله الباحث صحيح ولكن لا يتعلق بالجسد وحده، بل الجسد جزء من النفس ، لهذا نقول:

أولا: إن الجسد يَحْرُم التعرض إليه بأذى، هذا صحيح. لكن الجسد ما هـو إلا صـندوق يَحمل بداخله روحاً، هذا الروح الذي هو الأصل في قيمة الجسد، ولو كان للجسد قيمـة لاقتص ممن قام بذبح حسد الميت أو قطع طرف من أطرافه بعد موته، فهذا الفعـل حـرام يوجب التعزيز، لكن الحرمة تشتد إذا تعلقت به الروح، لذلك استحق الجنين الديـة، بعـد نفخ الروح فيه على من أسقطه؛ لأن حرمته كحرمة الحي.

ثانيا: إن الحرمة لم تكن سبباً في اعتبار المقاصد الضرورية الأخرى، و إلا لاعتبرنا كل مُحَرم منهي عنه مقصداً ضرورياً. لهذا، فحرمة الجسد لا ترقيه إلى مرتبة الضروريات هذا من جهة.

<sup>.</sup> 31 حرمة الأحساد، عبد الرؤوف دبابش، ص1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- نفس المرجع، ص19 .

ومن جهة أخرى ، إن التعدي على النفس درجات أعلاها، إزهاق الروح المتعلقة بمذا الجسد، ويأتي دونها التعدي على العقل الذي فقدانه يُعطل الجسد والروح معاً عن أداء دوريهما، ثم دونهما، قطع الأطراف وهكذا إلى أن نصل إلى الجرح الصغير.

وهذا يمكن القول: أن الحديث عن الجسد هو الحديث عن النفس لأنه المكان الذي تتلبس به، و لا يمكن الفصل بينهما، وهي به فاعلة وهو بها حي، و معاً يشكلان الإنسان الذي حفظه هو حفظ للنفس. وقولنا حفظ النفس بدل حفظ الجسد؛ لان النفس هي الأصل والباقي تابع لها .

#### الفرع الثالث: المقاصد برؤية جديدة:

سبق أن قلنا أن بعض المجددين أبقى على المقاصد الضرورية وأضاف بعض الزيادات التي فندنا زيادهما وأوضحنا أنها ترجع جميعها إلى حفظ أحد الضروريات الخمس إما باعتبارها — وصفا لها أو وسيلة لحفظها أو تندرج تحتها كمقصد تابع للضروري.

إلا أن بعض هؤلاء المحددين - وانطلاقا من أن المقاصد الضرورية تقسيما وتحديداً، ما هي إلا اجتهادات سابقة في فهم الشريعة الإسلامية واستقراء لأصولها - حاول تقديم رؤية جديدة، سعياً منه لتفعيل المقاصد وتوسيع دائرة الفكر المقاصدي.

ومن هؤلاء الباحثين الدكتور طه جابر العلواني والدكتور جمال الدين عطية والدكتور طه عبد الرحمن .

## البند الأول: رؤية طه جابر العلواني والمقاحد العليا الماكمة:

لقد عقد الدكتور فصلا مطولا تحدث فيه عن مقاصد عليا حاكمة واصما إياها بألها: المخرج الأمثل، من ظاهرة الركود الفكري للمعرفة الإسلامية وعلى حد تعبير الدكتور جابر، قوله ألها تساعد (على تطوير نظرية معرفية عامة في العلوم الشرعية كلها، وكذلك في العلوم الاجتماعية، أو علوم العمران فمقدور هذه النظرية أن تقوم بعملية الوصف والتصنيف والتفسير)(1) و ألها كما قال: (قادرة على ضبط الأحكام الجزئية وتوليدها عند الحاجة في سائر أنواع الفعل الإنساني القلبي منها والعقلى والوجداني

80

 $<sup>^{-1}</sup>$  مقاصد الشريعة أفاق وتجديد ص109. و مقاصد الشريعة ، جابر العلواني، ص $^{-1}$ 

والبدني، ليتحقق ربط الجزيئات بالكليات ولتهتدي الكينونة الإنسانية بكليتها بمداية الله ) (1)
وبعد إبحار طويل في بحر التجريد المقاصدي بمجاديف فلسفية، يصل إلى اعتبار المقاصد الضرورية عند قدامي الأصوليين سقفاً معرفياً مضى أهله معتبراً ما أنجزوه في فقلا الضروريات ما هو إلا » غايات للحكم الشرعي، أو فوائد تتحقق به وتترب عنه أو عللا توظف في مجال القياس أو حكما تثبت القلوب وتزيد في اطمئناننا لصلاحية الشريعة » (2). ولكولها لم تتبلور ولم تلقى اهتماماً من طرفهم كما الإجماع و القياس والاستحسان حق للنافي نظره أن نسعى ( لاكتشاف المقاصد القرآنية العليا الحاكمة وتحديدها بمنتهي الدقة وتحويلها إلى قاعدة منهجية وأصول كلية قطعية يمكن أن تودي إلى غربلة الفقه الإسلامي )(3) وبعد توظيفه، - أي الدكتور طه - لآلية الجمع بين القراءتين:

- قراءة النص القرآني واستخلاص القوانين الموضوعة منه.
  - وقراءة الفضاء الكوني وما فيه من مظاهر وظواهر.

فعند الجمع بينهما نصل لا محالة لمقاصد عليا حاكمة عددها و سمها: التوحيد والتزكية والعمران. هذه هي الكليات المطلقة القطعية \_ في نظره \_ وهي المشتركات الرسالية المندرجة تحت مفهوم العبادة بشكل تام، فالتوحيد لب العبادة، والتزكية هدفها، والعمران ثمرة التوحيد و التزكية معا .

ومع تقديرنا لفضيلته فإنا نَعْتِب عليه جعل الجزئيات كليات وتقليله من شأن ما أبدعته عقول كبار الأصوليين من مقاصد، والتي في نظره لا تملك القدرة على تغطية مستجدات الحياة المتعلقة بالفعل الإنساني .

نقول أن ثلاثية : التوحيد والتزكية والعمران لا خلاف في كونها مقاصد شرعية لكنها في ذات الوقت لا تنفك أن تكون جميعها مندرجة تحت ما حدده الجويني ومن تبعه من المقاصد الخمسة التي هي المقصود من الخلق، كما يقول الغزالي.

فالتوحيد والإيمان أو العقيدة: هذه الثلاثة ذات المدلول الواحد تعتبر الشطر الأول من مقصد

<sup>.</sup> 139 و مقاصد العلواني، ص103 . و مقاصد العلواني، ص

<sup>.</sup> 160 . نفس المرجع، أفاق وتحديد، ص124 . و مقاصد العلواني، ص $^2$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ - نفس المرجع، أفاق وتجديد، ص $^{2}$ 1 . و مقاصد العلواني، ص $^{3}$ 

الدين. والتزكية هي شطره الثاني ويتمثل في الأخلاق. أما العمران فهو الجانب العملياتي، التفاعلي مع الإنسان و الكون، والذي نمثله بفقه المعاملات.

وباختصار شديد نقول: أن التوحيد أصل الرشاد، والتزكية أصل النقاء، والعمران ثمرة من ثمراتهما. فهي كلها راجعة إلى مقصد الدين؛ عقيدة وشريعة وأخلاقاً.

كما نعتب على فضيلته تقصيره في تبين الخطة المنهجية الفعلية التي تبين كيف يمكن أن تكون هذه المقاصد العليا الحاكمة ذات أثر وُجُودي في غربلة الفقه الإسلامي، وصفاً وتصنيفاً وتفسيراً وتوليداً للأحكام.

## البند الثاني: رؤية جمال الدين عطية والمجالات المقاحدية الأربع:

إذا كان الدكتور طه جابر العلواني جعل مدار المقاصد قائم على ثــلاث محطــات رئيسية فعالة في رأيه- التوحيد والتزكية والعمران- فإن الدكتور جمال الدين وسع من دائرة المقاصد، من خمسة مقاصد ضرورية إلى أربعة وعشرين مقصداً، وزعها على أربع مجالات. إنها محاولة مهمة، نرى أن الدكتور جمال- استنطق خلالها الكتابات المقاصدية مــن لَــدُن الجويني إلى ابن عاشور فوصل بعد قراءته الموسعة إلى أن مقاصد الشريعة الإسلامية تتنــوع إلى ستة أنواع هي:

- مقاصد الخلق.
- مقاصد الشريعة العالية.
- مقاصد الشريعة الكلية.
- مقاصد الشريعة الخاصة.
- مقاصد الشريعة الجزنية.
  - مقاصد المكلفين.

وبعد عرضه لهذه الأنواع، شرع يتكلم عن الكليات الخمس معلناً عدم اعترافه بهـذا الحصر الخمس فقال: (ونحن من جانبنا نأخذ بعدم انحصار الكليات من حيث المبـدأ ومـن حيث التطبيق... حيث أضفنا العديد من المقاصد فبلغت أربعة وعشرين بدلا من خمسة)(1)

<sup>.</sup> 103 غو تفعيل المقاصد، جمال الدين عطية، ص $^{-1}$ 

محددا إياها في أربعة مجالات<sup>(1)</sup>، موزعاً عليها تلك الإضافات التي أضافها من سبقه، كالعدل والحرية والمساواة وحقوق الإنسان، وهذه المجالات هي:

- مقاصد شرعية فيما يخص مجال الفرد
- مقاصد شرعية فيما يخص مجال الأسرة
  - مقاصد شرعية فيما يخص مجال الأمة
- مقاصد شرعية فيما يخص مجال الإنسانية

أما الضروريات الخمس التي حددها القدامي فقد حصرها في مجال المقاصد الفردية وهي حفظ النفس والعرض والعقل والتدين والمال.

وعلى كل فهذا التصنيف والتوزيع المقاصدي الجديد الذي نهجه الأستاذ جمال، يعبر عن رؤية اجتهادية رائدة في مجال التتريل المقاصدي على مختلف المجالات الحيوية المخصوصة بالخطاب الشرعى من فرد وأسرة وأمة وإنسانية.

وبنظرة فاحصة لما أورده الدكتور جمال، نلمس في كلامه تناقضا صارخاً وإخلالاً بمقتضيات الدقة العلمية المطلوبة في تحديد المراتب المقاصدية.

أما تناقضه: فيتمثل في اعتباره العِرض والنسب ضروريان ضمن هذه الجحالات المقاصدية الضرورية، مع ما أبداه في أول كتابه، نحو تفعيل المقاصد، عن العرض، حيث رجَّح وأيَّد رأي الشيخ بن عاشور في اعتبار العِرض من الحاجيات، حين قال: (ونحن نوافق ابن عاشور على عدِه في الحاجيات في مجال الفرد فيما يخص المساس بالجانب الجنسي، أما فيما يخص المساس بباقي حوانب الكرامة الإنسانية فأعتبره من التحسينيات)(2)

أما عن النسب فهو يوافق ابن عاشور في جعله من الحاجيات لكنه في منهجه في تقسيم المقاصد على المحالات الأربعة بالنسبة للأسرة يجعله من الضروريات.

أما بخصوص غياب الدقة العلمية في اعتبار المقاصد هو ترقيته للمقاصد الشرعية الكفائية التي ليس بمقدور الأفراد النظر في شألها، كالتنظيم المؤسساتي للأمة، وعمارة الأرض

<sup>.</sup> 172 انظر التفصيل عنها في كتاب جمال الدين، نحو تفعيل المقاصد من ص142 إلى ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ - نفس المرجع، ص $^{2}$ 

وحفظ ثروة الأمة إلى مرتبة الضروريات،. لأن هذه الأشياء هي من اختصاص المؤسسة الحاكمة أو الدولة باعتبارها الشخص المعنوي المنوط به النظر في تسيير هذه التصرفات.

كما جعل \_ حفظه الله \_ تصرفات الأسرة من تنظيم مالها وتزَيُّنها وبَثِّ المودة و السكينة في داخل ها، بين أفرادها، مقاصد ضرورية في مجال الأسرة.

ضف إلى ذلك إقامته أسباب المقاصد مقاصد، فالتعاون والتضامن والتكافل ونشر العلم والتعارف والتكامل؛ كلها وسائل وأسباب يتحقق من خلالها حفظ إحدى الكليات الضرورية، بل ولا يعدو ما ذكره أن يكون خادماً للضروريات.

والخلاصة: أن ما ذهب إليه الدكتور عطية لا ينسجم مع تعريف المقاصديين للضروري الذي تفوت بفواته السعادة الدنيوية ويحدث بفقدانه التهارج وفوت حياة.

ولعل الدكتور، لم يقصد اعتبار ما ذكره من المحالات الأربع وما احتوته من المحالات الأربعة والعشرين، ألها مقاصد ضرورية بالمعنى الاصطلاحي عند الأصوليين، وإنما هي محاولة منه لوضع خطة عمل تطبيقية تصلح لتسكين الضروريات في مجالاتها وفق الحاجة العامة التي تترل مترل الضرورة.

#### البند الثالث: رؤية طه عبد الرحمن:

يعلن الدكتور طه عبد الرحمن، عن اعتراضه لتقسيم الأصوليين للمقاصد إلى ثلاثة مراتب ضرورية و حاجية وتحسينية، وسبب اعتراضه هو أن هذا التقسيم يخل كما يقول: (بشرط التباين من شروط التقسيم، حيث أن القيم التي يتكون منها القسم الضروري مثل الدين والنفس والعقل والنسل والمال لا يستقل بهذا التقسيم، بل يشركه فيهما القسمان، الحاجي والتحسيني)(1)

كأنه يرى أن هذا التداخل بين هذه العناصر الثلاث بسبب الاشتراك في المحفوظات الخمس يقدح في تفاوها وتباينها من حيث قوة أثرها في الأمة فيقترح لذلك تسمية أخرى لكل من هذه الثلاثة؛ حيث سمى الضروريات، مرتبة الاعتبار. و سمى الحاجيات، مرتبة الاحتياط. و سمى التحسينيات، مرتبة التكريم.

84

<sup>.</sup> أ- مجلة المسلم المعاصر، طه عبد الرحمن، ص50

ورداً على الدكتور طه نقول: أن هذا التداخل لا يقدح في التقسيم لأن الحاجيات و التحسينيات، هي توابع للضروريات. فمثلاً: تحريم النظر إلى عورة المرأة قيمة حاجية و تحريم التبرج قيمة تحسينية ، كلاهما تدخل تحت حفظ النسل الذي هو قيمة ضرورية . فالحاجي والتحسيني كلاهما خادم للأصل الضروري.

عند التحقيق في كلامه نجد هذه العبارة ما هي إلا استنساخ لتلك الكليات الـثلاث بنكهة عصرية. و لربما في نظري ، تبقى مسميات القدامى أكثر دلالة على مضامينها، هذا من جهة، ومن جهة أخرى نجد علماءنا القدامى استعملوا لفـظ الاعتبار للضـروريات والتكريم للحاجيات أما لفظ الاحتياط فقد استعمله الفقهاء في باب سد الذريعة احتياطا من الوقوع في المحظور، أما في موضوع المقاصد فلم يستعملوه . وإدخال الأستاذ عبد الرحمـان له في هذا الباب مردود لأمرين:

الأمر الأول: أن المصالح الحاجية لا يُلْجأ إليها احتياطاً، بل هي مطلوب تحصيلها طلباً غير جازم، لما يحصل من تركها من المشقة والعسر و الضيق.

الأمر الثاني: أن معنى " الاحتياط" في اللغة هو الحفظ. و قال الجرجاني في معناها الأصطلاحي: (هو حفظ النفس عن الوقوع في الماتم) (1). فمعنى الاحتياط في اللغة و الاصطلاح متقاربان. ومنه نستطيع القول: أننا في حاجة إلى تحصيل الحاجيات حفظاً لأنفسنا من الوقوع في المشاق.

هذا، وعند ربط المقاصد الشرعية بالأحكام الشرعية نجد أن ما كان من الواجبات الطلبية طلباً جازماً هو في مرتبة الاعتبار. وما كان من المندوبات فهو أقل اعتباراً وهذه مرتبة الحاجيات. أما المباحات فهي في جملتها للتزيين والتكريم. وقد فصَّل القول في هذا الأمر العز بن عبد السلام في قواعده.

أما عن الضروريات فلم يرى بأساً من (إدخال قيم أخرى فيه مثل حفظ النبوكر و حفظ العدل وحفظ الحرية وحفظ التكافل)<sup>(2)</sup> وربما ضروريات أخرى لأنه كما يقول:

 $<sup>^{1}</sup>$ - التعريفات، الجرجاني ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ - نفس المرجع، ص $^{2}$ 

(الحاصل بطريق الاستقراء يتقلب بتقلب الأطوار بحيث قد يفضي تقلب هذه الأطوار إلى ظهور قيم ضرورية حديدة يجوز أن نجد لها أدلة في النصوص الشرعية لم نكن نلتفت إليها قبل حصول هذا التقلب)(1)

والخلاصة: إذا كان الدكتور يتكلم عن الضروريات الحياتية التي يعبر عنها، بالحاجيات التي تقتضيها الظروف والطوارئ والأحوال، فهذا لا ريب من تجدده، وهو ما نسميه مصالح الخلق. وإذا كان يقصد المقاصد الضرورية الكلية التي لأجلها شرعت الأحكام و بفواها تنخرم أسباب الحياة وتنهدم مقاصد الآخرة، فهذه مقاصد ثابتة، المطلوب حفظها على الفرد والجماعات، وتخلفها يفضى إلى أسوء الاحتمالات.

#### البند الرابع: أدلة بعض المعاصرين على حماسية المقاصد ومناقشتما:

لقد حاول بعض العلماء (2) إثبات الضروريات الخمس استنادا منهم إلى الآيات والأحاديث النبوية وقد أشار الشيخ ابن عاشور إلى بعض ذلك فقال: ( وقد نبه بعض علماء الأصول النبوية وقد أشار الشيخ ابن عاشور إلى بعض ذلك فقال: ( وقد نبه بعض علماء الأصول إلى أن هذا الضروريات مشار إليها بقول \_\_\_ =  $^*$  3 2 10 / . - , + \* ) ( % % %  $^*$  9 8 7 6 5 4

الممتحنة. إذا لا خصوصية للنساء المؤمنات، المهتحنة إذا لا خصوصية للنساء المؤمنات، فقد كان رسول الله على يأخذ البيعة على الرجال بمثل ما نزل في المؤمنات كما في صحيح البخاري) (3)

ويبدوا لي أن الآية تشير إلى مظاهر عقيدية واجتماعيه أصيلة في المجتمع القرشي آنذاك، لذا بادر الرسول الله إلى مبايعة الراغبين في الانضمام إليه على ترك هذه الكبائر والجرائم المشينة.

<sup>·-</sup> نفس المرجع، ص61 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- أمثال : اليوبي في مقاصده ، وابن عاشور في مقاصده ، مــج ، ص235 ، و المــرداوي في تحريــره ص380/ 3382 .

 $<sup>^{235}</sup>$  مقاصد الشريعة ، ابن عاشور ، مج $^{3}$ ، معاصد الشريعة ، ابن عاشور ، مج

ولو أردنا أن نعدد مفاسد المجتمع العربي الجاهلي لزادت عن المائة ولكنها تعتبر أخف وزناً و ضرراً ، و إلا لقلنا شرب الخمر المفوت للعقل أولى بالتنبيه عليه من السرقة التي هي لحفظ المال وترك الخمر لحفظ العقل والعقل مقدم على المال.

كما أورد اليوبي آيات آخر في كتابه مقاصد الشريعة، ملمحاً إلى أنها تدل على الضروريات الخمس مثل، قوله تعالى: الله قُلُ تَكَالُوا أَتْلُ مَاكَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَّا تُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيْعًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَلا مَا اللهِ عَنْ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ ۚ وَلَا تَقُرَبُواْ ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ۖ وَلَا تَقُنْلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَٰلِكُمُ وَصَّنَكُم بِهِ لِعَلَّكُمْ نَعْقِلُونَ ﴿١١ ! # \$ % & 543210 / . - ,+ \*) ( ' D BA@ > = < ; 986 R Q P N M L K J I H G F L] \ [ ZY X W UT S الأنعام وقوله تعالى: V U TR Q PN M L K J M edcba`\_^N[ZYXW ts r q po n m k j i h g f Z y MV V U } } حَمَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ ٱحْسَنُ حَتَّى ا يَبُلُغُ أَشُدَّهُ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِّ إِنَّ ٱلْعَهَدَ كَانَ مَسْفُولًا اللهِ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِ إِنَّ ٱلْعَهَدَ كَانَ مَسْفُولًا اللهِ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِ إِنَّ ٱلْعَهَدَ كَانَ مَسْفُولًا اللهِ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِ إِنَّ ٱلْعَهَدَ كَانَ بِٱلْقِسْطَاسِٱلْمُسْتَقِيمَ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُولِيلًا ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴿٢٦﴾ الإسراء

ولعل القارئ لهذه الآيات يرى أن الآيتين مشعرتين بالحرمة في فعل هذه المنهيات،

ووُرُود لا الناهية مشعرٌ بهذا المعنى ، وحسب رأي الدكتور اليوبي، أنَّ كل نَهْي ورد بمادة حَرُم أو ما يدل عليها مثل: لاَ، هو مقصد ضروري، لأن التحريم والنهي بـ "لا" من أعلى مراتب الحرمة، ومنه يمكن استخراج ما لا حصر له من المقاصد الضرورية .

كما أن الآيات تتحدث عن قضايا جزئية بالنسبة للواقع الشرعي وان كـــانت تقع في مرتبة الواجب فعله والواجب تركه كالتبذير وقربان الزنا و قربان مال اليتم، وإيفاء الكيل، واقتفاء ما لا يُعْلم ... الخ

فالآيات أيضاً هي عامة في طرح القضايا الهامة والمهمة الترك أو الفعل، فلا تدل صراحة على الضروريات .

#### الخلاصة:

إن مسألة حصر المقاصد الضرورية تبقى مسألة خلافية ما لم تتبين المعالم المميزة للضروريات عن غيرها، إذا كان القدامي ربطوها بالحدود الشرعية - و هو المعيار الذي انتقده وعابه المعاصرون - نجد المعاصرين ينقسمون على أنفسهم إلى مؤيد للطرح القديم و معارض يستنكر دعوى الحصر، حيث أضاف مقاصد اقتضتها ضرورات العصر بدعوى ألها حقوق استهين بها فشقى الناس بسببها كحق التعليم و العمل و الحرية...

بل اقترح آخرون إيجاد مقاصد بديلة لها القدرة على الإجابة على مستجدات العصر و أسألته، بمعنى أن تكون لها القدرة على توليد الأحكام و بعث الفقه من ركوده.

والذي نراه هو صعوبة رد القديم، لا حباً في القديم؛ وإنما ما أتى به المعاصرون لا يخرج عن دائرة ما حدده القدامي من الضروريات الخمس.



# 

المرتب الصوال في العمالية و الماصورة

المنال المناس ال

المانيُّ : تُرتِب الشروريات منط الماسين

#### تممرك:

ما زالت المقاصد الضرورية تعتبر موضع خلاف بين علماء المقاصد في ترتيبها، كاختلافهم في حصرها، و لما كانت الضروريات ليست على وزان و احد و لا على مرتبة واحدة؛ حيث تختلف في ما بينها من جهة قوة تأثيرها في واقع الحياة الإنسانية.

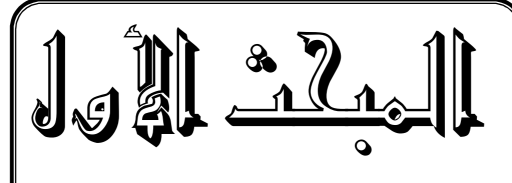
فإذا كان يعتبر الأساس الذي تقوم الحياة الدنيا للآخرة فإن النفس هي محط ورود الأحكام فانعدامها انعدام من يتدين، و بانعدام العقل ينعدم التكليف و انعدام المال يشقيها.

انطلاقاً من هنا ندرك أهمية الاتفاق على ترتيب ليسعفنا بالحلول عند تعارضها. لذا نسأل: هل يمكن التوافق على ترتيب موحد؟ أم التقديم والتأخير فيما بينها حتمي يقتضيه الواقع وتستدعيه ظروف الحياة؟

للناس في هذه مسألة رأيان: رأي يقدم الدين مطلقاً و رأي يرى تقديم النفس. نعالج الرأيين في هذين المبحثين:

الأول: يخص ترتيب القدامي و معياره.

الثاني: رأي المعاصرين و معيارهم المعتمد في الترتيب.



المنال المناهمال المناس

مالِّعه شينيال ششي : إنهال شهرال

#### تقديم

قد عرفنا في المبحثين السابقين أنَّ المقاصد الضرورية التي حدد عددها قدماء الأصوليين، بدءاً من الجويني ثم الغزالي الذي يرجع إليه فضل ذكرها بالاسم والعدد، ألها خمسة وبقوله قال أغلب المتكلمين في الأصول.

وقد أوضحنا الكلام في زيادة العِرض والخلاف في زيادته واعتباره، وحققنا القول من أنه يدخل تحت حفظ النسل.

ولما كانت الضروريات ليست على ميزان واحد في القدر والقيمة كما يقول الشاطبي: (الأمور المتعلقة بالخاجية والتحسينية ولا الأمور المعلقة بالحاجية والتحسينية ولا الأمور المكلمة للضروريات، كالضروريات أنفسها، بل بينها تفاوت معلوم، بل الأمور الضرورية ليست في الطلب على وزان واحد، كالطلب المتعلق بأصل الدين ليس في التأكيد كالنفس ولا النفس كالعقل، إلى سائر الأصناف)(1)

قلت: هذا التفاوت أثار مشكلة الترتيب عند تفعيلها في المجال الاجتهادي، نظراً لأن تَقَدُم ضروري على آخر له أثره على الفرع الفقهية ويؤسس لإعادة النظر في فقه الأولويات.

وقد اختلف علماؤنا، قدماؤهم ومعاصروهم، حول ترتيب هذه الضروريات. ولبسط تفاصيل هذا الموضوع، نقسمه إلى مطلبين، الأول: ترتيبها عند القدامي. والثاني: عن تبرير هذا الترتيب و معياره.

#### المطلب الأول: القدامي وترتيب الضروريات

أكدنا القول، أن غالبية القدامي متفقون على أن الضروريات خمس،هي: (الدين والنفس والعقل والنسل والمال) وهو الترتيب الذي وضعة الغزالي رحمة الله، لكنهم لم يجاروه في ترتيبه و لم يتفقوا على ترتيب آخر، وعدم اتفاقهم، هو النتيجة الطبيعية لتفاوت الضروريات بعض .

و موضع احتلافهم يرجع إلى أربع مسائل، هي:

- تقديم الدين والنفس أحدهما على الأخر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- الموافقات، ج3، ص492 .

- تقديم النسل والعقل أحدهما على الأحر
- تقديم النسل و المال أحدهما على الأخر
- تقديم الدنيوية (النفس و النسل والعقل و المال) على الأخروية (الدين)

#### الغرع الأول: تقديم الدين على النفس أحدهما على الأخر:

#### أ- تقديم الدين على النفس

وهو مذهب الغزالي و الآمدي وابن الحاجب و الإسنوي وابن السبكي و الشاطبي وابن فرحون (1) و البدخشي وابن عاشور وابن أمير الحاج و زكرياء الأنصاري (2) في غاية الوصول وابن عبد الشكور (3) في فواتحه و الاصفهاني في بيان المختصر و السيوطي في كوكبه وابن النجار في منيره و الجيزاني في معالمه.

جم- تقديم النفس على الدين؛ فهو مذهب الرازي في محصوله حيث يقدم النفس ويجعل الدين في المرتبة الثالثة بعد العقل، و القرافي والبيضاوي. وابن تيمية، قدم النفس وجعل الدين آخرها. و الزركشي، قدم النفس وجعل الدين ربعها، كما قدم النفس على

الأصل، ولد ولد ابن فرحون، هو: إبراهيم بن غلي بن برهان الدين اليعمري (نسبة إلى يعمر بن مالك)، مغربي الأصل، ولد ونشأ بالمدينة المنورة (790-799)هـ ، رحل إلى مصر والشام والقدس، ولي القضاء بالمدينة ، مات بالفالج، من مؤلفاته: الديباج المذهب في التراجم، و تبصرة الحكام في القضاء، و درة الغواص في محاضرة الخواص، وكشف النقاب الحاجب عن مختصر ابن الحاجب، و تعريف الخلف، انظر ترجمته في ( الأعلام ج1، ص52 و الدرر الكامنة وهدية العارفين ج1، ص9)

 $<sup>^{2}</sup>$  – الأنصاري، هو: أبو يحي زكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا الأنصاري الشافعي (823-926)هـ ، ذكر في شذرات الذهب ولادته سنة 826 وتوفى سنة 925 ، وفي هدية العارفين ذكر ولادته سنة 824 ، و السنيكي نسبة إلى سنيكة قرية بمصر ، يلقب بـ " شيخ الإسلام" ، القاضي المفسر، له علم بالعربية والنحو ، نشأ فقيرا فلما ظهر علمه نال من الخير الكثير ، ولي القضاء بعد إلحاح . من كتبه : غاية الوصول ولب الأصول كلاهما في الأصول ، و أسنى المطالب شرح روضة الطالب و شرح مختصر المزين في فروع الشافعية .انظر ترجمته في ( الأعلام ج ص شذرات الذهب ج ص و معجم المؤلفين ج ص و هدية العارفين ج 1 ص 196 ) حد الله بن عبد الشكور البهاري ( نسبة إلى مدينة بالهند) الهندي ، ولد بـ "كره" بفتح الكاف والراء ، (1000-1119) هـ ، الحنفي ، من القضاة الأعيان ، ولي القضاء لـ (كهنو) و حيدر أباد بفتح الكاف والراء ، (2000 1190) هـ ، الحنفي ، من القضاة الأعيان ، ولي القضاء لـ (كهنو) و حيدر أباد الفرد . لقب بـ " فاضل خان " . من كتبه : مسلم الثبوت في الأصول و سلم العلوم في المنطق و الجوهر الفرد . انظر ترجمته في ( الأعلام ج 5 ص 283 ، و هدية العارفين ج 1، ص 5 ، و معجم المؤلفين ج 8 ، ص 179 )

الدين كل من الجزري<sup>(1)</sup> في معراجه وابن رشيق<sup>(2)</sup> في لبابه وابن إمام الكاملية<sup>(3)</sup> في تيسيره.

#### الفرع الثاني : الطاف في ترتيب النسل مع العقل

لم يلتزم الأصوليون منهجاً واحداً في تقديم النسل على العقل أو العكس، بل نجد الواحد منهم يقدم تارة النسل وأخرى يقدم العقل أو يجعل بينهما ضروريا آخر يفصل بينهما. فعن تقديم النسل على العقل: نجد

- الرازي، يقدم النسل ولكن يجعل الدين بينهما، الدين. وفي موضع آخر، يجعل بينهما الأديان و الأموال.
  - الآمدي وابن الحاجب و القرافي، يقدمون النسل على العقل.
  - أما الإسنوي، فيقدم النسل في موضع وفي آخر يقدم العقل.
  - الشاطبي، يقدم العقل في موضع وفي آجر يجعل بينهما المال.
    - وهذا الزركشي، يجعل بينهما الدين.
  - ابن فرحون، يجعل بين الأنساب والعقول حفظ الأعراض والأموال.
- البدخشي وابن عاشور وصدين بن حسن القنجي (1) في تحصيل المأمول اختصار إرشاد الفحول، يقدمان النسل ثم الدين ثم العقل.

 $<sup>^{1}</sup>$  - الجزري، هو: شمس الدين محمد بن يوسف بن عبد الله بن محمود ، أبو عبد الله ، ولد بجزيرة (711-637) ابن عمر وسافر إلى مصر فأقام بقوص ثم القاهرة و توفى بها من كتبه : ديوان شعر وديوان خطب ، معراج المنهاج شرح المنهاج في الأصول ، و شرح ألفية ابن مالك . انظر ترجمته في ( شذرات الذهب ج6،42، و الأعلام ج7،45، و طبقات الشافعية لابن السبكي ج6—31 ، وهدية العارفينج40)

الربعي (نسبة إلى بني ربيعة )، ولد بمصر في مدينة الإسكندرية سنة 549هـ أحذ العلم عن والده وعن أبي طاهر الربعي (نسبة إلى بني ربيعة )، ولد بمصر في مدينة الإسكندرية سنة 549هـ أحذ العلم عن والده وعن أبي طاهر السماعيل بن مكي وغيرهم وعنه أحذ أبناؤه (عبد الحميد و محمد) وأحفاده كذلك، توفى سنة 632هـ. انظر ترجمته في (الديباج المذهب ج1، 333 و شجرة النور الزكية ص166).

 $<sup>^{8}</sup>$  - ابن إمام الكاملية هو: محمد بن محمد بن عبد الرحمن ، الملقب بــكمال الدين، المعروف "ابن إمام الكاملية " 874-000 ، من مصنفاته : شرحان على منهاج الأصول ، مطول و مختصر . و كذا شرح على مختصر ابن الحاجب و شرح على الورقات . انظر ترجمته في (طبقات الأصوليين ج874-000 و شجرة النور الزكية ص850 )

- ابن تيمية يقدم النسل و يسميها الأعراض والفروج.
- ابن عبد الشكور في شرحه مسلم الثبوت يقدم النسل على العقل.

#### أما في تقديم العقل على النسل: نحد

- الغزالي يقدم العقل، أما البيضاوي فيقدم العقل وبعده المال ثم النسب، وابن السبكي و الشاطبي في موضع من كتابه، وابن أمير الحاج في منتهى السول و الجيزاني في معالمه، وابن المساطبي في تحبيره وابن عبد الشكور في فواتحه, وابن رشيق في لبابه، و السيوطي في كوكبه الساطع، وابن النجار في منيره و الإيجي (3) على مختصر ابن الحاجب.

أما عن تقديم أحدهما مع فاصل بينهما.

١- فبالنسبة لتقديم النسل: نحد كل من:

<sup>-</sup> هو محمد صديق حسن خان بن حسن بن علي بن لطف الله الحسيني البخاري القنوجي ، أبو الطيب ، من رجال النهضة الإسلامية ، ولد ونشأ بـ "قنوج " ( 1248-1307) بالهند ، تعلم بدهلي ، وسافر إلى "بحو بال " فحاز الثروة والمال واستوزر و ناب ـ أي صار نائبا ـ وألف و صنف ، وتزوج بملكة بحو بال و لقب بـ " نواب عالي الجاه (أمير الملك بحدار)" . من مؤلفاته : فتح البيان في مقاصد القرآن ، و حصول المأمول في علم الأصول ،و نيل المرام في تفسير آيات الأحكام، الروضة الندية شرح الدرر البهية للشوكاني . انظر ترجمته في (الأعلام ج2 ص 167 ، و معجم المطبوعات ج2ص 1201)

 $<sup>^{2}</sup>$  - هو: محمد بن عبد الواحد بن عبد الحميد بن مسعود الملقب بكمال الدين ، الشهير بـ ( ابن الهمام) ، السكندري ، السيواسي ( نسبة إلى سيواس ) ، ولد بالإسكندرية (861-790) فقيه أصولي متكلم ، من علماء الحنفية ، له تصانيف مقبولة منها : فتح القدير شرح الهداية في الفقه ، و زاد الفقير في الفقه أيضا ، و التحرير في أصول الفقه . انظر ترجمته في ( شذرات الذهب ج 5-224 ، و هدية العارفين ج-20 ، و الأعلام ج-6 -225

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> - هو: عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الغفار بن أحمد ، الملفب بــ " عضد الدين" العلامة الشافعي الأصول المنطقي ولد بــ " أيج " من أعمال شيراز (000-756)هــ ، نشأ و تعلم بها ، تتلمذ على يد شمس الدين الكرماني و التفتازاني من مصنفاته : شرح مختصر بن الحاجب ، و رسالة في علم الوضع ، و الفوائد الغياثية في المحاني والبيان ، توفى وهو محبوس في محنة كرمان ( مناقشة وقعت بينه و بين الأمير أدت إلى غضب الأمير فسجنه . انظر ترجمته في ( طبقات ابن السبكي ج6ص107 ، و طبقات الأصوليين ج2ص173 ، و معجم المؤلفين ج5ص119)

- الرازي يجعل بينهما حفظ الدين مع تقديم النسب.
  - الزركشي يجعل بينهما الدين مع تقديم النسل.
- ابن فرعون يجعل بينهما الأعراض والأموال مع تقديم الأنساب.
- القرافي في موضع من كتابه النفائس يجعل بينهما الدين مع تقديم النسب
  - صديق حسن القنجي يجعل بينهما الدين مع تقديم النسل

#### ب- وبالنسبة لتقديم العقل:

- فالبيضاوي يجعل بينهما المال مع تقديم العقل.
- الإسنوي في موضعين يجعل بينهما المال مع تقديم العقل.
- القرافي في النفائس يجعل بينهما الأديان و الأموال مع تقديم العقل.
- الرازي في موضع أخر يجعل بينهما الأديان و الأموال مع تقديم العقل.
  - الجزري يجعل بينهما الدين والمال مع تقديم العقل.
  - المرداوي شارح التحرير يجعل بينهما المال مع تقديم العقل.
    - ابن إمام الكاملية يجعل بينهما المال مع تقديم العقل.

كها اختلفوا في ترتيب النسل مع المال حيث ذهب إلى تأخير النسل عن المال كل من الرازي والبيضاوي و الإسنوي و القرافي في النفائس و الجزري في معراجه وابن إمام الكاميلية وكذا صاحب التحرير ابن الهمام.

#### الغرع الثالث: تقديم الكل على الدينية:

لقد اهتم الأصوليون بالضروريات وجعلوها قسمين؛ قسم متعلق بالدنيا وقسم متعلق بالدين، فكل ما تعلق بالأربعة الأخرى فهو مصلحة دينية، وكل ما تعقل بالأربعة الأخرى فهو مصلحة دنيوية .

هذا التقسيم لم يرتضه الشيخ البوطي فقال: ( لا أجد داعياً إلى اتباع هذا التقسيم في هذا المجال و الحقيقة هي أن جميع ما في الشريعة الإسلامية من عقائد وعبادات ومعاملات متكفل بتحقيق مصالح العباد بقسيميها الدنيوي و الأخروي)(1).

96

 $<sup>^{-1}</sup>$  ضوابط المصلحة ، البوطي، ص $^{-1}$ 

و في اعتقد ، هذا التقسيم يمكن قبوله من ناحية التنظير، أما من الناحية التطبيقية فلا أراه يجدوي ؛ نظراً للعلاقة بين الضروريات، فهي كلها مقصودة شرعاً، مطلوب حفظها ديناً، فهي بهذا المعنى دينية، كما هو مطلوب حفظها في هذه الدنيا، فهي بهذا المعنى دنيوية، فالدنيا مزرعة للأعمال، و الآخرة محطة مراجعة الأعمال الدينية والدنيوية جميعاً.

كما أن التفريق بين حق الله وحق العبد هي مسامحة لفظية أفضل اجتنابها لأنها في اعتقادي، وردت – أي كلمة الحق – في الحديث تعبيراً مجازيا حيث ورد في الحديث (أتدري ماحق الله على العباد وما حقهم عليه) (1) إذ أن لله الحق المطلق على خلقه دون شرط أو قيد، أن يَعبدوه ويُرضوه ويَقبلوا ما يفعله بهم وهم راضون دون مساءلة، 7

## الأنبياء المُنكِلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ الله الانبياء الأنبياء

و أن ما يسمى حقاً للعبد، هو حظوظ للعبد يحققها من خلال حفظه لدينه، ونفسه وما يتعلق بها، وحفظه لماله، ولو كانت حقوقاً لا حظوظاً، لما حُوسِب عليها إن فرَّط، وجوزي عليها إن حافظ. لذا وجب التفريق بين حق الله وحظوظ الآدميين!

وعوداً إلى قول الأصوليين في تقديم الكل على الدينية، فإن بعض الأصوليين قدّموا الأربعة الأخرى على الشُّح والمضايقة الأربعة الأخرى على الشُّح والمضايقة بخلاف حق الرب، فإنه مبنى على المسامحة و المساهلة ولذلك قدم قتل القصاص على قتل الردة عن تزاحمها )(2)

وقد سبق رد هذا الكلام في الصفحات السابقة. ولم يجد الشيخ عبد الوهاب السبكي في رده كلامهم إلا أن يقول: (والصحيح الأول لحديث فدين الله أحق بالقضاء (3) ) (1)

<sup>-</sup> رواه البخاري مع الفتح، في كتاب الاستئذان باب من أحاب بلبيك وسعديك ، مج 11، ص71، رقم 6267. ورواه مسلم مع النووي، في كتاب الإيمان، باب الدليل على من مات على التوحيد دخل الجنة، مج1، ج1، رقم30.

<sup>. 642،</sup> ج4، ص $^{2}$  - رفع الحجاب عن مختصر بن الحاجب، ج $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ - رواه البخاري ، في كتاب الصوم، باب من مات وعليه صوم ، مج4، ص $^{22}$ ، رقم $^{3}$ 10. ورواه مسلم ، في كتاب الصيام، باب قضاء الصوم عن الميت، مج $^{3}$ ، ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ 11. رقم  $^{3}$ 28 .

وعلق على استدلالهم، بتقديم حق العبد على حق الله إذا اجتمعا في مثل القصاص وقتل الردة بقوله: (إما تقديم قتل القصاص، على قتل الردة ... إنما مقصده دعوة الخلق إليه، وهُداهم وإرشادهم. فان حصل فهو الغاية وإلاَّ تعين حسم الفساد بإراقة دم من لا فائدة في بقائه ... فإذا زاحمه قتل القصاص وكان ولى الدم لا قصد له إلا التشفي باستيفاء ثأر مُولِيكه، سلمناه إليه فانه حصل فيه القصدان جميعا: تطهير الأرض من المفسدين بإراقة دم هذا الكافر، وتشفي وَلِيَّ الدم و لا كذلك لو قتله الإمام عن الردة فإنه يبطل مقصد ولي الدم بالأصالة والجمع بين الحقين أولى. والحاصل أن تسليمه إلى ولي الدم ليس تقديماً لحق الآدمي بل جمع بين الحقين) (2)

وقد أوردت هذه الطائفة المقدمة للكل على الدين أمثلة منها:

- تقديم القصاص على قتل الردة إذا اجتمعا، وهما حقان أحمداهما لله و الأخر للآدمي.
- تقديم مصلحة النفس بالتخفيف في الصلاة على المريض والمسافر وأداء الصوم. تقديم مصلحة النفس بإنقاذ الغريق على أداء الصلاة.
  - تقديم حفظ المال بترك الجمعة والجماعة.
  - تقديم بقاء الذمي على كفره على مطالبته بالدخول في الإسلام.

وقد رُدَّ على هذه القضايا كلِّها ( بأن القتل إنما قدم، لأن فيه حَقَّيْن، ولا يفوت حق الله بالعقوبة البدنية في الآخرة. وفي التخفيف عنها تقديم على فروع الدين لا أصوله ثم هو قائم مقامه فلم يختلف المقصود وكذا غيرهما. وبقاء الذمي من مصلحة الدين لاطلاعه على محاسن الشريعة، فيسهل انقياده كما في صلح الحديبية وتسميته فتحا مبيناً )(3)

والخلاصة التي يمكن أن نصل إليها هي أن من قدم الدين على الأربعة الأخرى اعتبر في ذلك الدين بمعناه العام أصولاً وفروعاً، أما من قدم الأربعة على الدين فهو تقديم لها على فروع الدين دون أصوله .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع السابق، ج4 ص 642.

<sup>.</sup> 643/642 نفس المرجع، ج4 ، ص42/643

<sup>3-</sup> التحبير شرح التحرير، المرداوي، ج7، ص4250.

#### والطاسة مع جدول يبين ترتيب الضروريات عند العلماء:

أن ترتيب هذه الضروريات غير متفق عليه وما لاحظناه بين العلماء من الاختلاف، بحده في كتابة العالم الواحد منهم. وهذا يعني أن الكتابة في هذا الجال لم تكن للتحقيق والتدقيق، و إنما كان النقل ومتابعة ما سَطَّره السابقون، و لو كان غيرُ ما قلناه، لكان لكل ترتيب تبرير، ولكن رغم ذلك يمكن أن نصل إلى بعض الحقائق من خلال هذا الجدول الذي تظهر فيه مختلف الترتيبات التي أوردها علماؤنا في كتبهم السابقة.

ولعلها تبرز بوضوح أن أغلب علماء الأصول قدموا الدين على النفس وهذا يعكس أهمية الدين على مستوى الحياة البشرية، كما يشير الجدول إلى أن النفس تلي الدين لأهميتها حيث تعتبر محور أساس تدور على وجوده مختلف المقاصد الشرعية، كما يتضح من خلال الجدول التباين الواضح في ترتيب الضروريات الأخرى.

| ين أبي بكر الكردي        |     | الدين           | اننفس                  | النسل          | العقل          | يمان           | م/ين الحاجب مع الإيجي ج3 / 672                  |              |
|--------------------------|-----|-----------------|------------------------|----------------|----------------|----------------|-------------------------------------------------|--------------|
| أبو عمرو عثمان بن عمسر   | 646 | الدين           | النفس                  | العقل          | النسل          | الصال          | م/بن الحاجب مع الإيجي ج3 / 420                  |              |
| الحسين بن رشيق           | 632 | نفن             | ودينهم                 | عقلهم          | نسلهم          | مائهم          | نباب المحصول ص 453                              |              |
| الامدي                   | 631 | ائدین<br>ائدین  | اننفس<br>اننفس         | النسل<br>العقل | العقل<br>النسل | المان<br>المان | الإحكام مج 2ج4 ص386<br>منتهى السول و الأمل ص212 | ذكرها تفصيلا |
|                          | }   | زيد             | النفس                  | العقل          | النسل          | يمان           | الإحكام مع 2ج35/3                               |              |
| المقدسي                  |     |                 |                        |                |                |                |                                                 |              |
| موفق الدين ابن قدامة     | 620 | دينهر           | أنفسهم                 | عقلهم          | نسلهم          | مانهر          | روضة الناظر ص 170                               |              |
|                          |     | النفوس          | العقول                 | الأديان        | الأموال        | الأنساب        | 55 ص                                            |              |
| فخر الدين الرازي         | 606 | النفس           | انمان                  | النسب          | الدين          | العقل          | المحصول ج5ص160                                  |              |
|                          |     | يم يين<br>اندين | النقش                  | Ē              | وأ.            | Ē              | شفاء العليل ص160                                |              |
| أبو حامد الغزائي         | 505 | الدين           | النفس                  | العقل          | النسل          | المال          | المستصفى ج2ص482                                 |              |
| أبو الحسن العامري        | 381 | الدين           | النفس                  | العقل          | العرض          | انمال          | الفكر المقاصدي للريسوني ص 31                    |              |
|                          |     | 1               | 2                      | 3              | 4              | 5              |                                                 |              |
| السم العالم وتاريخ وفاته | £:  | اترتيب ا        | اترتيب الغروريات الفوس | لدُوس          |                |                | الكتاب العفمة والجزء                            | الهلامظة     |

| ابن تيمية           | 728 | النفوس     | الأموال | الأعراض   | العقول  | الأديان | مجموع الفتاوى ج11 ص188        |                 |
|---------------------|-----|------------|---------|-----------|---------|---------|-------------------------------|-----------------|
|                     |     | والمرتد    | المسارق | والشارب   |         |         | ص 275                         |                 |
|                     |     | قتل القاتل | قطع     | حد القاذف |         | المال   | رسالة المصلحة تحقيق مصطفى زيد |                 |
|                     |     | الدين      | العقل   | النسب     | العرض   | إيمال   | شرح الروضة ج3 ص 216           | في الترتيب 3    |
| الطوفي              | 716 | ائدين      | العقل   | النفس     | النسب   | العرض   | شرح الروضة ج 3 ص 209          | نم يذكر العرض   |
|                     |     |            |         |           |         |         | صن158                         |                 |
| محمد بن يوسف الجزري | 711 | النفس      | العقل   | ائدين     | المال   | النسب   | معرراج المنهاج شرح المنهاج    |                 |
|                     |     |            |         |           |         |         | 53 معه الإسنوي و البدخشي      | الترتيب مرتين   |
| البيضاوي            | 685 | النفس      | الدين   | العقل     | المال   | انسب    | منهاج الأصسول ج3 ص51 وص       | نکس ها          |
|                     |     | النفوس     | العقول  | الأديان   | الأموال | الأنساب | النفائس ج9 ص1759              |                 |
|                     |     | النفس      | المال   | النسب     | ائدين   | العقل   | النفائس ج7 ص3256              | نم يذكر الدين   |
|                     |     | النفس      | انعقل   | الأعراض   | الأنساب | الأموال | الذخيرة ص 90                  | الأموال         |
| القرافي             | 684 | النفوس     | الأديان | الإنساب   | العقول  | الأموال | شرح التنقيح ص304              | الأعراض ت       |
|                     |     |            |         |           |         |         |                               | الدين           |
|                     |     | الأبضاع    | الدماء  | الأعراض   | الأموال |         | ج2 صر 79                      | کتابه و نم یذکر |
|                     |     | الدماء     | الأبضاع | الأعراض   | الأنساب |         | 52 ص 2ح                       | موضح مان        |
|                     |     | الدماء     | الأموال | الأعراض   | الأبضاع |         | ج1 ص13                        | كاملة فسي أي    |
| العز بن عبد السلام  | 660 | الدماء     | الأبضاع | الأحوال   | الأعراض |         | 08قواعد الإحكام ج $1$ ص       | الم يستكرها     |

|                              | وهو رأي<br>المصنف<br>زوائد الأصول<br>على منهاج<br>الأصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | أضاف العرض لم يذكر العرض                                                           |                           |                                       |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|---------------------------------------|
| الموافقات ج1 ص 31<br>ج2 ص 20 | السول مع البدخشي ج3 ص 31 و الفس المرجع ج3 ص 33 من المرجع عن المرج | الإبهاج شرح المنهاج ج3 ص 54 أو جمع الجوامع ص 92 و قد أو أو في رفع الحجاب ج4ص 334 ك | شرح مختصر المنتهى ج 3ص673 | بيان المختصر شرح بن الحاجب ج3<br>ص117 |
| العقل<br>العقل               | النسب<br>النسب<br>النسب<br>النسب<br>المال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | النسب                                                                              | الما <i>ل</i><br>المال    | انمال                                 |
| انمال                        | المال<br>المال<br>المال<br>المال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | انمال                                                                              | النسب                     | النسن                                 |
| النسل<br>النسل               | العقل العقل العقل النسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | العقل                                                                              | العقل<br>النسب            | العقل                                 |
| النفس                        | الدين<br>الذين<br>النفس<br>النفس<br>النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الدين                                                                              | اننفس<br>اندین            | اننفس                                 |
| الدين<br>الدين               | النفس<br>الدين<br>الدين<br>الدين<br>الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | النفس<br>الدين                                                                     | الدين<br>النفس            | الدين                                 |
| 790                          | 772                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 756<br>771                                                                         | 756                       | 749                                   |
|                              | الإسنوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | علي بن عبد الكافي السبكي تاج الدين عبد الوهاب السبكي                               | عضد الدين الإيجي          | شمس الدين الأصبهاني                   |

| اين النجار الفتوحي | 972 | الدين          | النفس                     | العقل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | النسل          | المال   | شرح الكوكب المنيرج4 ص159         | العرض                                    |
|--------------------|-----|----------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|---------|----------------------------------|------------------------------------------|
| جلال الدين السيوطي | 911 | الدين          | النفس                     | العقل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | النسب          | المان   | شرح الكوكب الساطع ص 245          |                                          |
| ; G                | 885 | الدين          | النفس                     | النسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | يم ن           | والعرض  | التحبير شرح التحرير مج8<br>ص3846 |                                          |
| این إمام الکاملیة  | 874 | النفس          | الدين                     | الققط المادة الم | ي<br>يا<br>يا  | النسب   | تيسير الوصول ج5 ص 284            | و العرض<br>حكاية                         |
| این فرحون          | 799 | الدين          | بقاء<br>الإنسان<br>ووجوده | الأرشاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الأعراض        | الأهوال | تبصرة الحكام ج2 ص133             | أخر العقول<br>وذكر الأسساب<br>مع الأعراض |
| بدر الدين الزركشي  | 794 | النفس          | المان                     | النسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الدين          | العقل   | البدر المحيط ج5 ص209             | الأعراض<br>بالحكاية                      |
| أبو إسحاق الشاطبي  |     | ائدین<br>ائدین | النفس<br>النفس            | العقل<br>النسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | النسل<br>العقل | المال   | 35 ص 236<br>الاعتصام ج2 ص298     |                                          |

|                        | 1507       | Ç        | Ç     | Ç     | Ç           | است   | المأمول) مع منتهى السول ص 343   بالحكاية | بالحكاية    |
|------------------------|------------|----------|-------|-------|-------------|-------|------------------------------------------|-------------|
| صديق بن حسن القنوجي    | 1307       |          |       |       |             |       | مختصر إرشاد الفحول (تحصيل                | ذكر الأعراض |
| الكردي                 | 1443       | Ç        | Ç     | اسب   | į           | Ç     | ص 377                                    |             |
| ناظم الدين محمد بن علي | 1225       | 1, , , , | 11:00 |       | 1           | . 11  | فاتح الرحموت مع مسلم الثبوت ج2           |             |
|                        |            |          |       |       |             |       |                                          |             |
| ابن عبد الشكور         | 1119 الدين | الدين    | النفس | العقل | النسب المال | الصال | مسلم الثبوت ج2 ص311                      |             |

## المطلب الثاني: تبريرات ترتيب الضروريات عند القدامي و معيارة الفرع الأول: الآمدي وتبرير ترتيب الضروريات

لقد رأينا اختلافهم في ترتيبها من خلال الجدول السابق، و إذا عُدْنا إلى ما كتبوه عنها، لا نعثر لأحد منهم على تبرير لما كتبه. عدا الآمدي الذي بين سبب تقديم الدين على النفس على اعتبار أنه المطلوب الأعظم وذو الأثر الأشرف على غيره من الضروريات فقال: (أن يكون مقصود إحدى العلتين حفظ أصل الدين، ومقصد الأخرى ما سواه من المقاصد الضرورية ، فما مقصوده حفظ الدين يكون أولى ، نظرا إلى مقصوده وثمرته ، من نيل السعادة الأبدية في جوار رب العالمين، وما سواه من حفظ الأنفس والعقل والمال و غيره ، فإنما كان مقصودا من أجله )(1)

وقد تابعه على ذلك التبرير كثيرون منهم ابن إمام الكاملية قائلا « قدمت الدينية على الأربع لأنها المقصود الأعظم قال الله سبحانه وتعالى « وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون» ولأن ثمرته نيل السعادة الأخروية لأنها أكمل الثمرات» (2)

أما عن تقديم النفس، فإن أول من خالف خِطَّة الغزالي بتقديم النفس على الدين هو الرازي في محصوله، لكنه لم يبرر عمله، ويظهر من خلال ما كتبه عن الضروريات أنه لم يلتزم ترتيباً معيناً، حيث أنه ذكر، في كتابه المحصول، الضروريات بترتيبين مختلفين، عن الأول قال: ( المقاصد الخمسة وهي حفظ النفس والمال والنسب والدين والعقل)<sup>(3)</sup>. وعن الثاني قال: ( أن المناسبة التي من باب الضرورية خمسة وهي مصلحة النفوس والعقول والأديان

 $<sup>^{1}</sup>$ - الأحكام، الآمدي، مج  $^{2}$ ، ج $^{4}$ ، ص  $^{385}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$ - تيسير الوصول شرح منهاج الأصول، ابن إمام الكاملية، ص $^{2}$  وانظر كذلك تبرير كل من:

<sup>-</sup> شرح العضد الإيجي على مختصر المنتهى ، ج3 ، ص673 .

<sup>-</sup> الإسنوي مع البدخشي على البيضاوي ، ج3، ص174.

<sup>-</sup> التحبير شرح التحرير للمرداوي، ج7 ، ص4249

<sup>3-</sup> المحصول،الرازي، ج5،ص160.

والأموال والأنساب)<sup>(1)</sup> فهو لم يبق إلاَّ حفظ النفس في مكانه، بينما بقية الضروريات الأخرى حولها عن مكانها، وهذا يدل على أهمية النفس عنده، وعلو قيمتها على غيرها من الضروريات الباقية.

وقد حاول الباحث قطاش، توجيه ترتيب الرازي بقوله: (ر. بما كان كلامه في معرض ذكر أمر متعلق بالنفس فذكره من باب التمثيل لا من باب الإقرار والتأصيل وما يؤكد هذا تأخيره لمرتبة العقل مع أن الرازي معروف باهتمامه بالمسائل العقلية ..... فلو كان هذا ترتيب الرازي لقدم مرتبة العقل ثم لا ننسى أن يكون هذا من فعل الناسخين لكتب الرازي لاما كتبه هو بنفسه وهذا أمر غير مستبعد البتة)(2)

لكن لو دققنا النظر في كلام الرازي، فإنه لم يكن في معرض الحديث عن النفس وحدها؛ بل كغيره من الأصوليين، تناول الموضوع في باب المناسبة من أقسام العلة كما أن اهتمام الرازي بالعقل لا يدفعه لتقديم العقل بل عقله – على ما اعتقد- يدفعه لتقديم النفس، وقد فعل؛ لأن العقل جزء من النفس وتابع لها.

كما أن الرازي ذكر الضروريات في باب الترجيحات مبق على النفس في مرتبتها وأتبعها بالعقل الذي أخّره في مبحث المناسبة.

أما قول الباحث قطاش بخطأ النُّسَّاخ، فهذا كلام يحتاج إلى دليل، ولو كان كما قال، لا أشار إليه محققو كتاب المحصول.

#### الفرع الثاني: تبرير المدري وغيره:

كما حاول شمس الدين بن يوسف الجزري، أن يبرر ترتيبه، وقد خالف بترتيبه كثيراً من العلماء فهو يرتبها على النحو التالي (النفس والعقل والدين والمال والنسب)<sup>(3)</sup> حيث قال: (واعلم أن النفس ما لم تحفظ من المفسدات لا يتأتى لها فعل أمر دنيوي ولا أخروي فحفظها بشرعية القصاص نفساً أو طرفاً، فإذا حفظت النفس تعيَّن حفظ العقل الذي هو مناط

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- نفس المرجع، ص458 .

 $<sup>^{2}</sup>$ - الأصول الكبرى لنظرية المقاصد، قطاش، ص $^{35}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$ - معراج الوصول إلى منهاج الأصول، الجزري، ج $^{2}$ ، ص $^{3}$ 

التكليف وبه تقع المعرفة إذا صين عن مفسدته، ومفسدته المسكرات، فشُرِعت الحدود لحفظه، والدين بعد العقل لابد من حفظه بالنسبة لبقاء الإنسان فيه بشرعية قتل المرتد وقتال المخالف ليندفع عن حمل الإنسان على تركه، وبالنسبة إلى دخوله فيه بشرعية الجهاد، ولما كان المال مما يتأتى به حفظ النفس شرع لحفظه الضَّمان وقطع يد السارق...)(1)

كلام الجزري هذا مهم جدا، فترتيبه لهذه الضروريات مبني على أهمية كل ضروري وأثره في غير، فالنفس حفظها أهم لأن أركان الدين لا تقام إلاَّ بوجود النفس وإهدارها في بعض الأحيان لأجله لا ينقص من أهميتها. أما المال فبه تقام النفس والدين معاً. فكأن النفس والدين والمال عنده هي أصول الضروريات كلها.

أما القرافي فعند العودة إلى كُتُبه التي أُوْرَد فيها ترتيب الضروريات تصريحا أو عرضا، لم يبرر أي ترتيب أورده فهو في نفائس الأصول<sup>(2)</sup> يردد كلام الرازي في المحصول دون تعليق. وفي الذخيرة (النفس العقل الأعراض الأنساب الأموال)<sup>(3)</sup> وفي الفروق (دماء الناس أموالهم أبضاعهم أعراضهم)<sup>(4)</sup> يوردها دون ذكر للدين أما في شرح تنقيح الوصول<sup>(5)</sup> فقد ذكرها بخلاف ترتيب الغزالي ويظهر لي أن القرافي يُولِي للنفس اهتماما بليغاً باعتبارها هي محور تطبيق الدين واستغلال الأموال وتسخيرها، بل هي الركن الركين الذي تدور عليه المقاصد الباقية.

أما المحقق الشوكاني، أورد هو الآخر الضروريات دون تبرير إلا أنه في باب ترجيحات الأقيسة تحدث عن ترجيح الضرورية الدينية على الدنيوية (6) فإذا كان يقصد بالدنيوية هي الأربعة الباقية من الضروريات \_ وهو الأرجح \_ فإن ما ذكره من تقديم النفس على

<sup>158/157</sup> معراج الوصول إلى منهاج الأصول، الجزري، ج2، ص2 منهاج الأصول.

 $<sup>^{2}</sup>$ - نفائس الأصول، القرافي، ج $^{7}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> الذخيرة، القرافي، ج9 ، ص90 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- الفروق، القرافي، ف119 ، ص1157 .

<sup>5-</sup> شرح تنقيح الفصول، ص304 .

 $<sup>^{6}</sup>$ - إرشاد الفحول، الشوكاني، ص $^{716}$ .

الدين (1) في باب المناسبة، هو ترتيبٌ لا من باب التأكيد والتأصيل، إذ لا دليل على دلك، وإنما هو من باب الذكر والعد لا غير.

وعن تقديم النفس على الدين قال الإسنوي مبرراً هذا التقديم؛ بأن النفس (حق للآدمي وهو متضرر به والدينية حق لله وهو لتعاليه لا يتضرر به ولذلك قدم قتل القصاص على فعل الردة عند الاجتماع ورجحت مصلحة النفس على مصلحة الدين في التخفيف عن المسافر بالقصر وترك الصوم ومصلحة المال في ترك الجمعة والجماعات لحفظ المال) (2) وقد رد على ذلك بأن:

- القصاص هو الآخر حق لله، ولهذا يحرم عليه قتل نفسه.
- أما التخفيف عن المسافر والمريض فليس تقديما لمقصود النفس على أصل الدين بل على فروعه.
  - أما الصيام فإلى بدل وهو القضاء.

والخلاصة أن تقديم النفس على الدين أو العكس مردَّه إلى أهمية كل منهما للآخر ، فمن قدم النفس قدمها لتوقف الحياة عليها ديناً ودُنْيا. ومن قدم الدين، قدمه لأهميته في استقامة هذه النفس وأنها خلقت لتحيى، قولاً وفعلاً، وتنتفع به دُنْيا وأُخْرى.

أما عن النسب والعقل، فكما نلاحظ في الجدول منهم من قدم النسب وهو يقصد النسل، ومنهم من قدم العقل. ومرد هذا الاختلاف إلى مدى قرب كل منهما إلى النفس، فمن رأى أن النفس تبقى باستمرار عنصرها، قدم النسل لأن (حفظ النسب اشد تعلقا ببقاء النفس من حفظ العقل)<sup>(3)</sup> ومن رأى أن النفس تعتبر نفسا كاملة بعقلها قدم العقل ورأى بأن (النفس تفوت بفوات العقل من جهة انتفاء ما يصونها عن بعض الآفات)<sup>(4)</sup>

ولعل الرأي القائل بتقديم العقل أقرب إلى الصواب، إذ النفس الكاملة هي التي اكتمل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - نفس المرجع، ص713 .

<sup>. 184</sup> منتهى السول على منهاج الأصول، الإسنوي، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - بيان المختصر شرح ابن الحاجب، الأصبهاني، ج $^{3}$  ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  نفس المرجع، ج $^{3}$  ، ص $^{4}$  .

عقلها، فعليه تبنى التصرفات الدنيوية، وهو متعلق الحكم الدنيوي و الثواب الأحروي، فالصبي والجحنون، لغياب عقلهما، رفع عنهما القلم، فلا يطالبان بواجب وإن حُفظت حقوقُهما على اعتبار ألهما نفساً منفوسة (وغاية ما يمكن أن يقال، إن النفس تفوت بفوات العقل من جهة انتفاء ما يصولها عن تعرض الآفات، لكن لا يبقى في الكلام ما يشعر بجهة تقدم النسب (النسل) على العقل)<sup>(1)</sup>. أما النسل فهو نتاج هذه النفس العاقلة ، فما كان أصلاً في البقاء، مقدم على ما هو سبب للاستمرار .

#### الغرن الثالث: معيار ترتيب الضروريات عند القدامي:

كما سبق القول، أن العلماء اختلفوا في ترتيب المقاصد الضرورية، لم يبرر أحد منهم ترتيبه عدا الآمدي و الجزري و الإسنوي. ولعل عدم انشغالهم بتأكيد ترتيبها يدل على أمرين:

- إما موافقة منهم لترتيب الغزالي.
- أو أنه يصعب العمل بهذا الترتيب النظري في حال الممارسة العملية و التطبيقية لهذه الضروريات عند تعارضه.

أما الأمر الأول فباطل؛ لأنا وجدنا من خالف ترتيب الغزالي، في مقدمتهم الرازي. أما الأمر الثاني، قد يكون صحيحاً، خاصة إذا علمنا أن الترتيب له علاقة بفقه الأولويات؛ بمعنى أن تفاعل الضروريات فيما بينها داخل حركة الفعل الإنساني و ما يكتنفها من الملابسات و الظروف الطارئة التي لها أثر خطير في عملية التقديم و التأخير بين المتناقضات، كما هو مبسوط في باب تعارض المصالح والمفاسد.

وإذا عدنا إلى النصوص التبريرية التي قدمها كل من الآمدي (وهو يمثل من قدم الدين) و الرازي و الجزري و الإسنوي (وهم يمثلون من قدم النفس)، يمكن لنا أن نستخلص معيارا تقريبيا يوضح المسلك الذي وظفه كل منها في تقرير الترتيب الذي اختاره.

#### 1- المعيار القائم على الوجود التعبدي للإنسان:

العلماء متفقون على أن الإنسان وُجد لغرض عبادة الله عَظِلِ تبعاً لقوله تعالى: ال

109

<sup>· -</sup> حاشية التفتازاني على شرح العضد الإيجي، ج3، ص.675.

الذاريات و انطلاقاً من هذا التكليف الرباني الذي الذي الذي الإنسان، وجب أن تكون قصود المكلفين وتصرفاتهم وفق مقصود الشرع، كما يلزمه تحقيق مصالحه على منهج الاستصلاح المشروع، فلا مصلحة إلا ما وافقت الشرع.

يرى هذا الفريق و بناء على ما تقرر في عرف الشريعة الإسلامية إنها جاءت ( لإخراج المكلف من داعية هواه حتى يكون عبداً لله اختياراً كما هو عبداً لله اضطراراً)(1)

فقصود المكلفين و تصرفاهم المعتبرة شرعاً، لا تخرج عن ثلاثة أحوال شرعية كما يقول الشاطبي: «التكاليف إذا علم قصد المصلحة فيها للمكلف في الدخول تحتها ثلاث أحوال» هي:

1- أن يقصد المكلف بهذه المصلحة ما فهم من قصد الشارع في تشريعها دون تخليته من قصد التعبد.

2- أن يقصد مجرد المكلف ما عسى أن يقصد الشارع وهو أكمل درجة من النوع الأول لأن الأول تابع لفهم المكلف و الثاني يرجح فيه قصد الشارع.

3- أن يقصد مجرد الامتثال فهم قصد الشارع أم لم يفهمه و هو أعلى مراتب التعبد.

فهذا الفهم، من الشاطبي و من قبله الآمدي و غيرهما ممن قدموا الدين على النفس، الذي يركز على منهج الاستخلاف الذي جيء به ليسير على وفقه وضوابطه وحدوده المستخلف؛ لأنه لن تستقيم حيلة المستخلف إلا إذا حافظ على دينه امتثالا لا بالقصد لا بالتشهي، عندئذ فلاح و صلاح الإنسان الدنيوي و الأخروي مرهون بمدى موافقة قصده لقصد الشارع.

والخلاصة: أن تحقيق العبودية أصل أما الحظوظ الدنيوية فتبع، و المقاصد الأصلية سابقة في الأمر بما عن المقاصد التبعية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الموافقات ، الشاطبي، ج2، ص289.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نفس المرجع، ج3،ص577.

#### 2- المعيار القائم على الوجود الذاتي للإنسان:

إذا كان المذهب الأول نظر إلى الغاية من وجود الإنسان وهي التعبد، فإن أصحاب المذهب الثاني نظر إلى ذات العابد نفسه.

خلق الله عَجْكُ الإنسان للقيام بمهمة الاستخلاف لقوله تعالى: ١ الله عَجْكُ الإنسان للقيام بمهمة الاستخلاف لقوله تعالى: الله

البقرة (والمعنى بالخليفة هنا - في قول البقرة والمعنى بالخليفة هنا - في قول ابن مسعود وابن عباس وجميع أهل التأويل - آدم عليه السلام، وهو خليفة الله في إمضاء أحكامه وأوامره لأنه أول رسول إلى الأرض» (1) والاستخلاف المنصوص عليه في الآية عام يشمل آدم و ذريته.

هذا الفريق لا يماري في تعبيد الإنسان- بل الكون جميعاً- لله تعالى.

لكن!! الذي لا يمكن نكرانه هو أن مصالح الدين والدنيا معاً لا يتحققان إلا بوجود الإنسان بوصفه محور حركة الكون كله، يتأثر بانعدامه وبقاؤه. لهذا لزم أن يُقدم حفظ النفس على حفظ الدين؛ فالدين لا يقام إلا في ظل وجود الإنسان وإن كان صلاحه مرهون بوجود الدين.

ولو نظرنا في السابق منهما في عالم الشهود (الدنيا) لوجدنا الوجود الإنساني أسبق لأهميته. وبناء على محورية الوجود الإنساني يقدم ابن الجزري النفس قائلاً: «واعلم أن النفس ما لم تحفظ من المفسدات لا يتأتى لها فعل أمر دنيوي ولا أخروي فحفظها بشرعية القصاص نفساً أو طرفاً، فإذا حفظت النفس تعيَّن حفظ العقل الذي هو مناط التكليف وبه تقع المعرفة إذا صين عن مفسدته، ومفسدته المسكرات، فشرِعت الحدود لحفظه، والدين بعد العقل لابد من حفظه بالنسبة لبقاء الإنسان فيه بشرعية قتل المرتد وقتال المخالف ليندفع عن حمل الإنسان على تركه، وبالنسبة إلى دخوله فيه بشرعية الجهاد، ولما كان المال مما يتأتى به حفظ النفس شرع لحفظه الضَّمان وقطع يد السارق... »(2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - تفسير القرطبي، ج1، ص258.

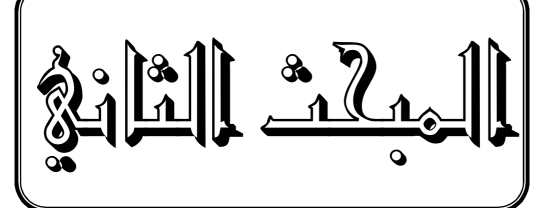
 $<sup>^{2}</sup>$ - معراج الوصول إلى منهاج الأصول، الجزري، ج $^{2}$ ، ص $^{2}$ 158/157 .

ولعل رؤية الجزري هي رؤية كثير ممن قدم النفس على الدين، و أعم من هذه الرؤية من قدم الضروريات الأربعة الدنيوية على الدين.

#### والخلاصة:

أن المعيار المعنوي التعبدي، يجعل الدين أساس الفلاح و النجاح و أصل للمحافظة على باقي الضروريات الأحرى. بينما المعيار المادي الإنساني يجعل المحافظة على النفس الإنسانية أساس حفظ المقاصد الأخرى؛ لأن انتفاءها يعني انتفاء الدين وغيره، فالنفس إذن، بحفظ مناط التكليف منها (عقلها) واستمرار عنصرها (نسلها) وتوفير ما يحفظ حرمها من التلف (معاشها ومالها) صيانة كل ذلك أدعى لقيامها بأمر دينها و مصالح دنياها.





تربيب القاصط الضرورية منط الماصرين

الماسب الأول: ترتيب المدوريات منط الماحدين المارد

المال المالية المترتبا المالية المرتب الأوال بالمالية المعالية الم

## المطلب الأول: ترتيب المعاصرين وتبريراتمه تقديه:

سبق القول عند الحديث عن عدد الضروريات عند المعاصرين وبينا أن بعضهم أكد الحصر في الخمس وبعضهم أشاد بالزيادة وبعضهم الآخر دعا إلى التجديد في تشكيلة المقاصد الشرعية .

والذي يهمنا في هذا المبحث هو الرأيان الأولان، إذ لكل منهما وجهة نظر في ترتيب الضروريات. توضح ذلك العنوان التالي:

### الفرع الأول: ترتيب القائلين بالمصر:

#### البند الأول: ترتيب القائلين بالمصر في الحمس المذكورة

يرك هذا الفريق أن كل إضافة راجعة في النهاية إلى ضروري من تلك الضروريات، أما عن ترتيبها يقول الشيخ البوطي: ( فأولها الدين وثانيها النفس وثالثها العقل و رابعها النسل و خامسها المال وبناء هذا الترتيب فقد قضت الشريعة وجوب إحراز كل مرتبة من هذه المراتب الخمس حتى وإن قضيت الضرورة بالتضحية بجزء مما دونما فيجب المحافظة على مصلحة الدين وتقديم شرعه حتى وإن استلزم ذلك إهدارها والمحافظة على النفس وإن اقتضى ذلك إهمال ما دونما وهو المحافظة على العقل ولذا كان من حق الإنسان أن يفتدى حياته بالخمر إذا أكره عليها بواسطة القتل ويجب المحافظة على ضوابط النسل حتى وإن استلزم ذلك تفويت مزيد المال ) (1)

ويقول (و إذا نظرنا إلى ... اختلاف قيم المصالح من حيث الأهمية فهي خمس مراتب وهي حفظ الدين والنفس العقل النسل المال) (2)

ويقول في الهامش تعليقا على كلامه السابق: ( الترتيب بهذا الشكل بين هذه الكليات الخمس محل إجماع ولا عبرة بقول من رأى تقديم حفظ النفس على الدين )(3)

 $<sup>^{1}</sup>$  - ضوابط المصلحة، البوطي، ص $^{56}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- نفس المرجع، ص218 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- نفس المرجع، ص218 .

نقول إن ادعاء الإجماع على هذه الترتيب، ليس وجيهاً، وأن من قدم النفس من العلماء، ليس بأقل علماً ممن قال بتقديم الدين. فمن اطلع على كتب أهل هذا الفنن، وجد الاختلاف الكبير في ترتيب هذه الضروريات (1) مما يدل على أن الإجماع زعم مردود.

وقد أيَّد رأي البوطي الباحث عبد الله الكمالي فقال: (والتقسيم الذي أرجحه هنا أن يتم ترتيب هذه الضروريات كما يلي؛ مصلحة الدين ثم النفس ثم العقل ثم النسل ثم المال) (2) وساق خلال حديثه عنها تبريرات السابقين المَبْنِية على (قانون الخدمة) بمعنى أن الأول مخدوم بما دونه وهكذا إلى آخر مرتبة.

## البند الثاني: مناقشة الأستاذ قطاش في دعوى حصر الضروريات في حمس

وممن انبرى لهذا الموضوع مؤكداً خماسيتها الباحث قطاش حيث بنى ترتيبه على أحد ترتيبات الشاطبي وهو : الدين والنفس والنسل والمال والعقل. وقد شَدَّ انتباه الباحث قطاش في مختلف الترتيبات، مَوْضِع العقل فقط دون غيره من الضروريات. فلم ينتبه إلى من قدم النفس ولا إلى من أخر النسل أو المال مختصراً الخلاف فقط في ترتيب العقل فقال: (نجد نقطة الخلاف الأساسية فيما ذكر من أقوال العلماء تدورا أساسا حول ترتيب العقل)<sup>(3)</sup>، أهو قبل المال أو المال قبله، يرى الباحث وهو بصدد الترجيح: أن الترجيح يكون إما بأمر خارجي أو داخلي.

وقد استصعب الباحث المرجح الداخلي- ويقصد به حقيقة العقل- نظراً لاختلاف رؤية كُلِّ مُجتهد لحقيقة العقل ، ومن وجهة نظري، أنه لا خلاف بين العلماء في حقيقة دور العقل وفضله ومكانته فهو أساس المعرفة والتميز وإدراك المعقولات و المحسوسات، أما عن ماهيته فهذا أمر لا يؤثر في مسألتنا.

أما عن المرجح الخارجي فقد جعل (تتبع النصوص القرآنية والأحاديث الصحيحة المبينة لأحكام تتعلق بالنفس والعقل، حيث نجد عندما يكون التعارض بين المصالح أي:

 $<sup>^{-1}</sup>$  انظر الجدول السابق، ص  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> مقاصد الشريعة في ضوء الموازنات، ص146.

 $<sup>^{3}</sup>$ - الأصول الكبرى لنظرية المقاصد، قطاش، ص $^{3}$ 

كل من النفس أو العقل والدين؛ يقدم الدين ثم النفس ثم العقل)(1).

إلا أن الباحث لم يذكر أياً من الآيات أو الأحاديث سنداً لِرَأْيه، ثم أتى بمثال خلاصته أننا عند هلاك النفس بسبب الجوع أو العطش، يجوز شرب الخمر إحياءً للنفس وهو تقديم للنفس على العقل. ولتأخيره عن المال يستشهد بحديث ( من قتل دون ماله فهو شهيد )(2)

ويعلق على الحديث فيقول: (ولم يجعل هذه المكانة للعقل، فلم يقل مثلاً؛ من فقد عقله أو الحتل ثم مات بعد ذلك فهو شهيد. فتبين إذن، تقديم المال على العقل) (3)

وبعد عناء من الاستدلالات يصل إلى (أن الراجح في ذلك ما ذهب إليه الشاطبي أي هذا الترتيب: حفظ الدين حفظ النفس حفظ النسل حفظ المال وحفظ العقل) (4) ونحن نعترض عليه بأمور.

أولها: انطلاقه في تحديد الخلاف بين العلماء في ترتيب الضروريات انطلاقة خاطئة، فليس الخلاف محصورا في ترتيب العقل فقط بل في ترتيب النفس مع الدين والعقل من النسل والنسل مع المال.

ثانيا: إن اعتبار المقتول دفاعا عن ماله شهيدا لأن المال هو قوام العيش. فإنا نقول: أن العقل هو أساس النفس وكمالها، وأن الحديث لا يدل على تقديم المال على العقل، وإن غاية ما يدل عليه، هو احترام ملكية الإنسان واعتبار ذلك حقاً يجوز حفظه بالدفاع عنه، و إلا فالإنسان إذا خُير بين أن يسلب عقله أو ماله، لضحى بماله لأجل عقله، لأن المال يمكن استكثاره وتجميعه

<sup>1 -</sup> نفس المرجع، ص38 .

و أبو داود ، في السنة ،باب قتال اللصوص، مج5، ص84، رقم 4772.

و الترمذي ، في الديات، باب ما جاء في من قتل دون ماله ، مج4، ص30، رقم 1421 وقال حسن صحيح. والنسائي في المجتبي ، في تحريم الدم، باب من قتل دون ماله، ص931 رقم 4089 و 4090.

وابن ماجة في الحدود، باب من قتل دون ماله ، ص439 رقم 2580.

 $<sup>^{3}</sup>$  - المرجع السابق ، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - نفس المرجع، ص39 .

من جديد، ولكن العقل إذا فات الإنسان فهو في عداد الأموات، فالحفاظ عليه هو الحفاظ على على العبادة على الدين كما قال الآمدي أن العقل هو (مركب الأمانة وملاك التكليف ومطلوب العبادة بنفسه من غير واسطة) (1) فأي مزية تعادل هذه المزية.

ومن جهة أخرى نجد أن الشاطبي لم يسلك مسلكاً واحداً في ترتيب الضروريات، حيث ذكر ترتيبها في كتابه الموافقات أربع مرات<sup>(2)</sup>، أُخَّر العقل في واحدة منها وأخَّر المال في البقية، فكيف ساغ للباحث قطاش أن يتخير ترتيباً للشاطبي ويرجحه على غيره، فترجيحه هذا يحتاج إلى توضيح و بيان.

## البند الثالث: الترتيب المحتار الدكتورين المريني و الريسوني ومناقشته

وإن كان الباحث قطاش رجَّح ترتيب الشاطبي فإنَّا نجد الدكتور المريني يرجح ترتيب الآمدي لا لشيء، إلاَّ لكونه دافع عن ترتيبه ، يقول الدكتور: (ومسلك الآمدي والغرالي يتفقان في مرتبق النفس والمرتبة الأخيرة التي هي المال ويختلفان في مرتبتي النفس والعقل إلاَّ أن ترتيب الآمدي مرجح على ترتيب الغزالي نظراً لدفاعه عن هذا الترتيب)<sup>(3)</sup> وهذا الكلام من الدكتور ليس كلاما علمياً! لأن الدفاع عن الشيء لا يمنحه الصواب.

والغريب في الأمر أن يرجح الدكتور الريسوني ترتيب الآمدي لنفس الحجة قائلا: (الأقــرب إلى المنطق ما ذهب إليه الآمدي، علما بأن الغزالي لم يعلل ترتيبه و لم يدافع عنه)(4)

وترتيب الآمدي الذي دافع عنه كالآتي (الدين والنفس والنسل والعقل والمال) بيد ألهـم غفلوا عن ترتيب ثانٍ له ذكره في الجزء الثالث ص185 وهو (الدين والنفس والعقل والنســل والمال) حيث وافق فيه الغزالي.

وبالعودة للترتيب الأول المرجح من قبل الدكتورين، المريني والريسوني. يقول الآمدي في تقديم النفس على النسل و يسميه النسب: (أما بالنظر إلى حفظ النسب فلأن حفظ النسب

م التفتاز اين حاشية ابن الحاجب، ج2، س318 .  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- انظر الجدول، ص97 إلى102 .

<sup>3-</sup> القواعد الأصولية، المريني، ص262.

<sup>40</sup>نظرية المقاصد، الريسوني، ص $^{4}$ 

إنما كان مقصوداً لأجل حفظ الولد حتى لا يبقى ضائعا لا مربي له، فلم يكن مطلوبا لعينه و ذاته، بل لأجل بقاء النفس مرفهة منعمة حتى تأتي بوظائف التكليف وأعباء العبادات)(1)

والذي فهمته من قوله هذا؛ هو أنه يتحدث عن النسب كونه سببا من أسباب حفظ الولد الذي هو في ذاته حفظ لنفس جديدة والتي هي نتاج حفظ النسل. كأنه يريد أن يقول: أن حفظ النسل يُفضي إلى حفظ النفس ولو بأحد لواحقه وهو حفظ النسب لذا كانت مرتبة حفظ النسب (النسل) بعد النفس.

- أما عن تقديم النفس عن العقل فيقول الآمدي رحمه الله: (و أما بالنظر إلى حفظ العقل فمن جهة أن النفس أصل والعقل تبعُّ، فالمحافظة على الأصل أولى، ولأن ما يُفضي إلى فوات النفس على تقدير أفضليته، يفوها مطلقا. وما يُفضى إلى تفويت العقل كشرب المسكر لا يفضى إلى الفوات مطلقاً أولى )(2)

معنى كلامه – والله أعلم - أن النفس أصل والعقل فرع، والعقل يفوت بفوات أصله وهو النفس، لذا فالمحافظة على النفس أولى، أما النفس لا تفوت بفوات العقل بسكر أو نحوه فواتاً مطلقاً ، نعم قد تنقص في كمالها ويتعطل دورها بتعطل مناط التكليف والتحرك فيها؛ لكنها ذاتاً تبقى، لها حقوقها مع نقص في واجباها، لذا كان العقل دونها في الرتبة .

- وعن تقديم النسل على العقل : يقول (وعلى هذا يكون حفظ النسب أولى مِنَ المقصود في حفظ العقل )(3)

كلامه هذا مبني على ما قاله عن حفظ النسب سابقاً، مِنْ أنه سبباً من أسباب بقاء النفس لتبقى مرفهة منعمة تقوم بوظائف التكليف وتأتي بمختلف العبادات

هذا التبرير لم يستسغه الدكتور جمال الدين عطية وقال إن (تبريره لتقديم النسل على العقل فغير مقنع )(4) كما عاب عليه استخدامه النسب، بدل النسل الذي ذكره في

 $<sup>^{1}</sup>$  - الأحكام، الآمدي، ج $^{4}$ ، ص $^{385}$  .

<sup>2-</sup> نفس المرجع والصفحة.

<sup>3-</sup> نفس المرجع والصفحة.

<sup>4-</sup> نحو تفعيل المقاصد، عطية، ص40 .

موضع آخر وقد قدم العقل على النسل كالغزالي حيث قال: ( فإن كان أصلا فهو الراجع إلى المقاصد الخمسة ... وهي حفظ الدين والنفس والعقل والنسل والمال )(1)

هذا الترتيب الثاني يبدو لي أنه لم يقصد به تأكيد ترتيب الضروريات الخمس، بدليل أنه ذكرها جملة وعند التفصيل في شرحها وتبيان العقوبة التي شُرِعت لحفظ كل منها لم يدكر النسل، هذا إن لم يكن منه نسياناً.

ولعل تقديمه للنسب في الترتيب الأول الذي دافع عنه هو من باب إقامة الأسباب موضع المسببات ، إذْ لمَّا كان النسب يحصل به حفظ نفس مولودة، كان حفظه مقصوداً لا لذاته و إنما لأجل حفظ النفس، لذلك استحق أن يكون ترتيبه بعدها وقبل العقل ، فتفويت النسل سبب من أسباب فوات النفس مطلقاً أما فوات العقل فلا يفوها مطلقاً لذا كانت مرتبته بعد النسل . هذا مفهوم كلامه .

ورغم هذا، فإني لا أوافقه على تقديم النسل على العقل لأن النسل ليس مقصوداً لذاتــه و إلاَّ لكان النسل بالطرق غير الشرعية مبق للنفس من الانقطاع وَلَمَا شُرع الزواج الشرعي.

و إنما النسل مقصود لما تضمنه من حفظ الأنساب، وتكوين الأُسَر، والمحافظة على الأبناء، والتعارف والتصاهر إلى غير ذلك ، ولن تتحقق هـذه المقاصد إلاَّ بوجود نفس عاقلة تعـي معاني النكاح ومقاصده.

ولا يُعترض على ما قلناه بوجود تحصين المعتوه والمجنون غير المطبق - لأن ذلك تحصين للمجتمع من مضار هذين و فسادهما في المجتمع ، بل من حقهم على المجتمع إن يحقق لهما ذلك، إذا لم يترتب عن تحقيق هذا الحق لهما ضرر بالغير أو المجتمع.

لهذا نرى العقل مقدم على النسل وحفظه أولى لأنه أساس الحياة ولب كمال النفس، ومناط اعتبارها وتكليفها ومخاطبتها.

## الفرع الثاني: رأي الشيخ علي جمعة في الترتيب:

ومن أبرز علماء العصر الذين تستوقفنا آراؤهم - الشيخ الدكتور على جمعة إذ اختار لنفسه ترتيبا جديداً، حيث يرى أن السلف (رتبوها بطريقة تناسب عصرهم واستوعبت

 $<sup>^{1}</sup>$ -الأحكام، الآمدي، ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ 

جميع المسائل القائمة بل المحتملة في وقتهم إلا أنه في العصر الحاضر ومع سرعة تطور أنماط الحياة والانطلاقة الهائلة في ثورة المعلومات والتقديم التقيي أصبح من الضروري إعادة ترتيبها حتى تعمل بطريقة أكثر فاعلية مع مقتضيات هذا العصر )(1)

ومن خلال هذا النص نفهم من الشيخ أن ترتيب الضروريات خاضع لظروف الحياة وتطورها وعليه انه كلما تطورت الحياة وتغيرت معطياتها دفعنا ذلك إلى إعادة النظر في ترتيب الضروريات .

ولِنَسْأَل ! قد مر على الحياة الإسلامية أربعة عشر قرناً من الزمن، فهل يمكن أن نعدد: كم من مرة تغير ترتيب الضروريات؟! أم أن الحياة لم تتغير إلاَّ في عصرنا! ثم نسأل مرة أخرى !؟

- ما هي علامات تغير الحياة وتطورها من مرحلة إلى أخرى والتي بموجبها ندعو إلى إعـادة النظر في ترتيب الضروريات ؟

أرى أن إعادة النظر في ترتيب الضروريات بالتزامن مع تطور الحياة دعوة غير سليمة، قد تُفضي إلى فتح باب فوضى الأحكام الشرعية ونقض الإجماعات الشرعية .

والترتيب الذي رجحه الدكتور على جمعة هو: (حفظ السنفس ثم العقل ثم السدين ثم النسل ثم المال) (2) ويقول عن هذا الترتيب أنه ترتيب منطقي ومعتبر. مبرراً إياه بقوله: أنه ( يجب المحافظة أولاً على النفس التي تقوم بما الأفعال ثم على العقل الذي به التكليف ثم نحافظ على الدين الذي به العبادة وقوام العالم ثم نحافظ بعد ذلك على ما يترتب على حفظ الذات والعقل والدين، وهو المحافظة على النسل الناتج عن الإنسان وما يتعلق أو ما يندرج تحت هذا العنوان الكلي من المحافظة على العرض وحقوق الإنسان وكرامته، ثم بعد ذلك نحافظ على قضية الملك والتي بما عمارة الدنيا عند تداولها ذلك المال، الذي يمثل عصباً من أساسيات الحياة ) (6) ثم يقول عن ترتيبه: (وهذا الترتيب وإن كان جديداً إلاَّ أنه لا يخرج على كلام الحياة )

 $<sup>^{-1}</sup>$  المدخل إلى الفقه الإسلامي، على جمعة، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- نفس المرجع، ص317/316 .

<sup>3-</sup> نفس المرجع، ص318/317 .

السابقين ولا يعارضهم وبالتالي فهو لا يخرج أيضا عن الدليل الشرعي حتى يكون بدعة مثلا و إنما هو مدخل من المداخل التي يستقيم معها حال الأمة في العصر الراهن ) (1)

أقول: أن ما ادعاه الشيخ من أن هذا الترتيب جديد لم يسبق إليه، قولٌ يفنده القرافي في الذخيرة و قد ذكرها حين قال: (قاعدة خمس اجتمعت الأمة المحمدية على حفظها ووافقها في ذلك جميع الملل التي شرعها الله تعالى: النفس والعقل والأعراض والأنساب والأموال)<sup>(2)</sup>. ولم يذكر الأديان لأن القرافي استعمل الأعراض بدل الأديان لأن هناك من يقول الأعراض بدل الأديان، كما نقل بنفسه ذلك في شرح التنقيح (3).

كما أن هذا الترتيب أشار إلى بعضه الرازي في محصوله (4) وابن الجزري في معراجه (<sup>5)</sup> إلاَّ أنهما قدما الأموال على الأنساب.

ومما يلاحظ على كلام الدكتور على جمعه أنه قدم فروع الدين على المال وقد عهدنا من الشرع تفويت الفروع الدينية حفظاً للمال؛ كترك الجمعة لأجل حراسة المال والانتقال للتيمم إذا غلى ثمن الماء؛ لأجل الوضوء حفظاً للمال.

ومن الآراء التي تقترب من طرح الدكتور علي جمعه، هو رأي الدكتور حسن حنفي، حيث قال مبيناً ترتيبه وتبريره: (الترتيب القديم يبدأ بالدين في حين إن الدين لا يدرك إلا بالعقل والعقل لا يكون إلا عند الأحياء ومن ثم يبدأ الترتيب الطبيعي بالحياة التي يشارك فيها المؤمن والكافر الحياة هبة من الشارع وصفه له والنسل مع الحياة وليس إحدى الضروريات الخمس لأنه استمرارها. ثانيا العقل فالعقل شرط التكليف وهو أول ما يبزغ في الحياة ... ثالثا الدين لأنه لا يدرك إلا بالعقل ... رابعا العرض الذي لا يعني اختلاط الأنساب .... بل يعني أيضا الكرامة الوطنية والاستقلال الوطني والكرامة الإنسانية واحترام حقوق الإنسان

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- نفس المرجع، ص317.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- الذخيرة، ص90

<sup>304-</sup> شرح التنقيح، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المحصول، الرازي، ج5، ص458.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- معراج المنهاج، الجزري، ج2، ص158 .

خامسا المال لا يعني فقط المال الخاص بل المال العام والثروة الوطنية )<sup>(1)</sup>

وخلاصة رأي الأستاذ حنفي تتمثل في إن الضروريات عنده هي: ( الحياة (السنفس) العقل، الدين، العرض، المال ) ولعل الفرق بينه وبين الدكتور علي جمعة هو العرض، فالدكتور جمعة يسميه النسل و الدكتور حنفي يسميه العرض ويوسع مفهومه.

وقد ذكر الدكتور عطية هذا الترتيب في معرض حديثه عن المقاصد التي تخص الفرد فذكر ( النفس والعقل والتدين والعرض والمال ) إلا أن جمال الدين عطية وافق الدكتور حنفي في ذكر العرض لكن ليس إسقاطا لحفظ النسل و إنما على حسب تقسيمه للمقاصد على مستوى المجالات الأربع، فإن النسل يقع في مقاصد الأسرة. كما أن الدكتور عطية ذكر التّدين بدل الدّين لأن الدّين عنده يدخل تحت مقاصد الأمة والإنسانية أما التدين فيخص الفرد، فيقول عن هذا الترتيب المتميز ( ومن منطلق هذا التمييز يكون وارداً تأخير مقصد حفظ تدين الفرد عن نفسه وعقله ، ويكون هذا الترتيب منطقياً حيث أنه يجب المحافظة أولاً على السنفس التي تقوم بما الأفعال ثم على العقل الذي به التكليف ثم على التدين)(2) ومن بعد كل ذلك العرض والمال .

و إذا نظرنا إلى تبرير الدكتور جمال الدين ، لوجدناه هو تبرير الدكتورين حسن حنفي وعلى جمعة حديثاً، و هو أيضاً تبرير الجزري في معراجه قديماً.

خلاصته: أن الدين وحفظه لا بد له من نفس بعقلها ، فإن حفظت النفس والعقل حفظ الدين و منه يمكن حفظ النسل أو العرض والمال لأن النسل سبب لاستمرار الجنس، والمال سبب من أسباب حفظ الجميع .

أما عن الذين أضافوا ضروريات أخرى ، فقد فندنا إضافاتهم وأشرنا إلى ألها تسدخل جميعها تحت أحد الضروريات الخمس ، ونظراً لهذا التوسيع في المقاصد، لم يكلف أحدٌ نفسه اقتراح ترتيب يعين على ضبط المقاصد الشرعية، إلا ما كان من الدكتور عصام أنس الزفتاوي حيث أضاف ضروري حفظ الكون، وبينا عند وقفتنا مع اقتراحه أن حفظ الكون هو في

 $<sup>^{1}</sup>$  - محلة المسلم العاصر، حسن حنفي، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- نحو تفعيل المقاصد ، ص145 .

حقيقة أمره حفظ (للنفس وعقلها ونسلها والدين والمال) ، وكلُّ تضييعٍ لهذه الأصول هو إفساد في الكون وللكون.

### الفرع الثالث : المعيار المعتمد في ترتيب الخروريات عند المعاحرين

لا يختلف عن المعيار الذي بنى عليه القدامى ترتيبهم، فالكلاسيكيون منهم القائلين بخماسية المقاصد الضرورية، فأغلبهم تابع الغزالي في ترتيبه مشيداً به معتبراً إياه الترتيب الأحدى على اعتبار أن الدين هو أساس الحياة كلها و ضياعه يعني ضياع الحياة الإنسانية كلها؛ ففقدالها لدينها هو الخروج من الآدمية المكرمة إلى البهيمية المستنكرة.

وطائفة أخري من المعاصرين أيدوا الرأي القائل بتقديم النفس على الدين، مسلكهم في إثبات ذلك هو مسلك محمد بن يوسف الجزري في معراجه، حجتهم أن النفس هي أصل بقاء الحياة و تطورها، بالدين تستكمل هدايتها ورشدها و بالمال تحفظ جرمها، فانعدامها يعين انعدام الوجود المعنوي (التدين) و انعدام الوجود المادي (استثمار الكون).

فهما رأيان معاصران لكل منهما في سالف الفكر المقاصدي القديم سنداً. و ترجيح أحدهما على الآخر يحتاج قراءة معمقة للنص الشرعي و الواقع الإنساني برؤية مقاصدية لا تمكمات الشرع و لا تلغي ضرورات الواقع.

#### والخلاصة التي نستنتجها من هذا الفصل:

هو أن الترتيب عند القدامي لم يتخذ شكلاً معيناً ولم يتفق اثنان على ترتيب معين، بل أن الواحد من العلماء نجده يذكر ترتيبين أو أكثر لهذه الضروريات. ومعظمهم لم يبرر ترتيبه إلاً الآمدي ومن تابعه على ذلك.

وهذا يدل على أن المقاصد الضرورية لم تنضج فكرتما مُذْ وَضَع مَعالِمها الجويني ونسقها في خمسة ضروريات أبو حامد الغزالي.

واعتقد أن الذي جعلها لا تبرح مكانها هو حاجتها إلى التطبيق الفقهي على الواقع، الذي يساعد في معرفة المقاصد الأخرى بالتقديم أو التأخير. وهذا الأمر لم يكن في كتابات القدامي.

أما في أبحاث المعاصرين فقد كثرت الأبحاث بخصوص المقاصد إلاَّ أهما تفتقر هي

الأخرى إلى التفعيل، وهذا ما لمسه الدكتور عطية، فألف كتابه ( نحو تفعيل مقاصد الشريعة الإسلامية)، إلى جانب النداءات التي تدعو إلى إعادة النظر في المقاصد الشرعية وترتيبها وتوظيفها في مجال السياسة والاقتصاد والتربية والاجتماع، وكل هذه الصيحات تبقى صرحة في واد واستهداء بالسراب، ما لم نحقق معنى المقاصد الشرعية الضرورية ونُفَعِل مضمولها على الحياة الإنسانية.

# المطلب الثاني: إشكالية ترتيب الأولويات عند تفعيل الضروريات تقديم:

لقد كتب علماؤنا المقاصديون عن الترتيب النظري للضروريات الخمس، فقدم بعضهم الدين وبعضهم النفس، لكل منهم معياره الخاص في ذلك ، لكن الرؤية الأخرى للضروريات من جانبها العملي المتعلق بتجاذبات الواقع الإنساني، اختلف الكاتبون في ذلك، من قائل بتماسكها كالسلسلة الواحدة ومن قائل ألها كالكتل المتحاذية و آخر يرى تفاعلها يحصل من خلال دوائر يحوي بعضها بعضاً أو على شكل بناء هرمي قاعدته حفظ الدين، و بعضهم نظر إلى علاقة التأثير والتأثر الحاصل بين أفراد الضروريات الذي تتحكم فيها الظروف الحياتية والحالة الشخصية و البيئة الاجتماعية، فقال بتفاعلها ضمن إطار دائري فيه تخضع عملية التقديم و التأخير - ضمن ترتيب الأولويات - لما يكتنفها من الملابسات الخاصة و العامة ومقدار الضرورة و الحاجة و المصالح المتعارضة.

ومن أقدم النظريات – على ما أعتقد- التي تحدثت عن تفاعل الضروريات فيما بينها، ما كان من سلطان العلماء العز، و هو ينظر لنظرية المصالح و المفاسد في كتابه مصالح الأنام. نلخصها في العنوان الآتي.

#### الفرع الأول: العز وإشكالية الأولويات في ترتيب المقاحد

لقد قسم العزُّ المصالح إلى: مصالح الدنيا ومصالح الآخرة

فمصالح الدنيا تتمثل في: المأكل والمشارب والملابس و المناكح والبيوع. ومصالح الآخرة تتمثل في: العبادات بمختلف رتبها الواجبة والمسنونة والمندوبة وهما معا (أي مصالح الدنيا والآخرة )ينطويان تحت المقاصد برتبها الثلاثة .

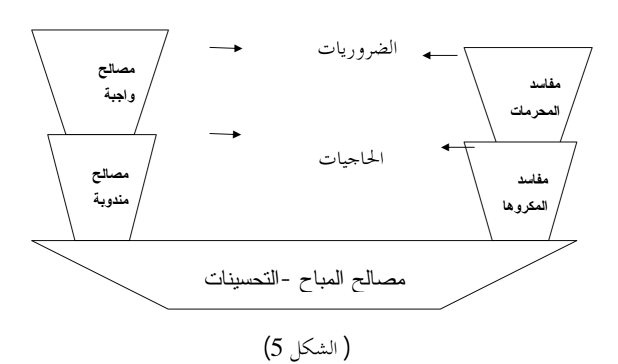
فالمقاصد الضرورية: فتشمل المصالح الواجبة الدنيوية كالمأكل والمشارب، والمصالح الأخروية كالمقاصد الواجبة الصلات والزكاة.....

المقاصد الحاجية: فتشمل المصالح المندوبة الدنيوية والتي يسبب فقدالها بعض المشاق، والمصالح المندوبة الأخروية هي السنن المؤكدة .

المقاصد التحسينية: وتشمل المصالح المباحة الدنيوية المتمثلة في المأكل الطيات، والمشارب الصافيات والزوجات الجميلات ... أما المصالح المباحة الأخروية فهي النوافل من الطاعات المختلفة.

أما المفاسد فكذلك تشتمل على مفاسد المحرمات ومفاسد المكروهات.

والعلاقة التداخلية بين المصالح في نفسها والمفاسد مع نفسها هي علاقة تنازلية يلتقيان جميعا في مصلحة المباحات حيث تتفاعل المصالح الواجبة مع نفسها و بالتدرج تصل إلى أعلى مراتب مصالح المندوبات ثم تتدرج إلى أن تصل إلى مراتب مصالح المباحات أما المفاسد ( مفاسد المحرمات) فتتفاعل مع نفسها لتصل بالتدرج إلى أعلى مرتبة من مراتب مفاسد المكروهات وهي تتدرج إلى أن تصل إلى أعلى مراتب المباح . (انظر الشكل 5)



هذا الشكل يُعَبِّر عن تصور العزُّ لتفاعل المصالح والمفاسد فيقول عن المفاسد: (فصل في بيان رتب المفاسد وهي ضربان:

ضرب حرم الله قربانه.ضرب كره الله إتيانه.ولمفاسد ما حرم الله قربانه رتبتان: أحدهما: رتبة الكبائر وهي منقسمة إلى الكبير والأكبر والمتوسط بينهما. فالأكبر، أعظم الكبائر مفسدة. وكذلك الأنقص، ولا تزال مفاسد الكبائر تتناقص إلى تنتهي إلى مفسدة لو نقصت لوقعت في أعظم رتب مفاسد الصغائر وهي الرتبة الثانية ثم لا تزال مفاسد الصغائر تتناقص إلى أن تنتهي إلى مفسدة لو فاتت لانتهت إلى أعلى رتب مفاسد المكروهات وفي الضرب الثاني [ما كره الله إتيانه] من رتب المفاسد ولا تزال تتناقص مفاسد المكروهات إلى أن تنتهي إلى حدّ لو زال لوقعت في المباح)(1)

أما عن تفاعل المصالح فيقول:

(فصل في بيان رتب المصالح وهي ضربان أحدهما: مصلحة أو جبها الله عز و جل نظراً لعبادة وهي متفاوتة الرتب منقسمة إلى الفاضل والأفضل والمتوسط بينهما ....ولا تزال رتب المصالح الواجبة التحصيل تتناقص إلى رتبة لو تناقصت لانتهينا إلى رتب المصالح المندوبة ...[الذي هو]الضرب الثاني من رتب المصالح ما ندب الله عباده إليه إصلاحا لهم وأعلى رتب مصالح الندب دون أدنى رتب مصالح الواجب وتتفاوت إلى أن تنتهي إلى مصلحة يسيرة لو فاتت لصادفتنا مصالح المباح) (2)

والذي يلاحظ على هذا التقسيم أنه لا يتناسب مع رؤية أهل المقاصد، كونه قسم المصالح الواجبة إلى رتب متفاوتة عند تتدرجها و قبل وصولها إلى المصالح المندوبة. و كذلك فعل مع مفاسد المحرمات.

فإذا علمنا أن المصالح الواجبة هي الضروريات : يصبح لدينا من وجهة نظر العز بن عبد السلام ثلاثة أنواع من الضروريات :

- ضروريات هي الفاضل
- ضروريات هي الأفضل
- ضروريات هي المتوسط بينهما

<sup>41</sup> - قواعد الأحكام ج1

<sup>41/40</sup>قواعد الأحكام ج1 ص $^2$ 

ولاشك أن هذا التقسيم لم يقل به أحد، حتى العز لو رجعنا إلى ما قلناه عنه عند حديثنا عن المصلحة، أنه لا يقصد بها ما يقصده الأصوليون، فهو يتكلم عن المصلحة بوجه عام تأسيساً لنظرية المصلحة والمفسدة، لذلك أرى أنه لا وجه لربط كلامه هذا بالقواعد الكلية الثلاثة، والله أعلم.

#### الفرع الثاني: الشاطبي وإشكالية الأولويات

- لقد كتب الأمام الشاطبي عن تفاعل هذه المقاصد بعضها ببعض فقال: (كونها مقاصد مترابطة فيما بينها ترابطاً محكما بحيث يتوقف وجود بعضها على البعض الآخر)(1).

هذه النظرة تعتبر من أقدم النظرات التأسيسية لموضوع المقاصد الضرورية، بعد نظرية العز. فالضروريات، بموجب الترابط الإنساني، تتكامل فيما بينها في نسق متتابع لا يستقل ضروري بنفسه عن غيره، بل كما قال الشاطبي: (فلو عدم الدين لعدم ترتيب الجزاء المرتجى ولو عدم المكلف لعدم من يتدين ولو عدم العقل لارتفع التدين ولو عدم النسل لم يكن في العادة بقاء ولو عدم المال لم يبق عيش)(2).

فالشاطبي - رحمه الله - يرى بأن هذه الضروريات يؤثر بعضها في بعض تأثير متبادلاً، فهي (كالسلسلة الواحدة التي يرتبط بعضها ببعض ويأخذ بعضها بيد بعض)

فأنت ترى أن الشاطبي يجعل الدين لابتناء الجزاء والثواب عليه، والنفس يُبني عليها الدين والعقل يُبنى عليه التكليف والنسل يبنى عليه بقاء النفس والمال، والمال يبنى عليه صلاح المعاش، فهي سلسلة لا تنفك حلقاتها عن بعض، أول حلقاتها هي الدين (أنظر الشكل 1). فكرة الشاطبي هذه مبنية على النظرة التكاملية القائمة على مبدأ البرهان الخلفي، حيث انعدام الأول يؤدي إلى انعدام الذي بعده فلا يمكن الفصل بين هذه الضروريات كما لا يمكن استغناء بعضها عن بعض.

<sup>44</sup> - نحو تفعيل مقاصد الشريعة الإسلامية ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - الموافقات،  $^{2}$  ص 32 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - نحو تفعيل مقاصد الشريعة الإسلامية ص 45



#### الغرع الثالث: المعاحرون و إشكالية الأولويات

كان لفكرة الشاطبي التكاملية أثر في بلورة رؤية جديدة تحدد المسار التفاعلي للضروريات الخمس وفق تريب الأولويات هذا التفاعل إلي تؤثر فيه الظروف الزمانية و المكانية ، أو الواقع بمختلف أبعاده.

قلت: هذه الفكرة أخذها المعاصرون من زوايا متعددة، فكان لكل منهم رؤيته، هذه بعضها.

1- فمنهم من رأي أنه علينا أن نتعامل معها كأنها كُتَل مترابطة يَسْتَقل بعضها عن بعض، ونبدأ من أيِّ كتلة شِئْنَا، حسب الظروف والأحوال دون التقيد بأي ترتيب.

(أنظر الشكل 2).



(الشكل رقم2)

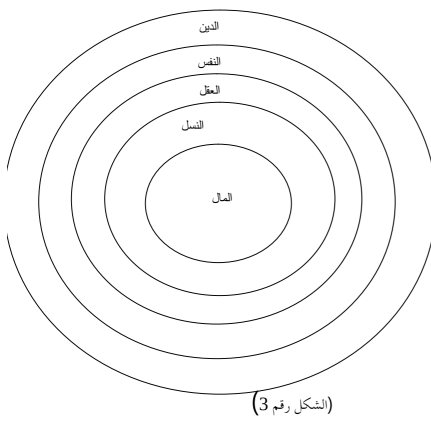
وقد عقب جمال الدين عطية على هذا الرأي بقوله (وهذا نَسَق أعتقد أنه لا يتفق مع المنطقية في الترتيب الأساسي للمقاصد)<sup>(1)</sup>.

<sup>1 -</sup> نحو تفعيل مقاصد الشريعة لجمال ص 45.

والذي أراه، أن هذا النظام يمكن الاستفادة منهم في مجال تعارض المصالح التي تتغير وتتبدل وتخضع لتغير الزمان والمكان والأشخاص. وذلك لأن تأثير هذه الأشياء في المصالح الإنسانية

يجعلها عرضة للتقديم والتأخير،

فضروري اليوم ربما كان حاجي الأمس و ما هو حاجي اليوم قد يصبح ضَرُورَيَّ الغد و هكذا. 2-ومنهم من رأى بأن تفاعل هذه الضروريات يكون على شكل دوائر يحوي بعضها بعضاً، بمعنى: أن الدائر الكبرى تشمل الدائر الأصغر منها وهكذا حتى الدائر الأصغر منها وهكذا حتى



نصل إلى أصغر دائرة، وقد نَسَبَ (1) جمال الدين عطية هذا الطَّرح للشيخ محمد الغزالي رحمة الله (أنظر الشكل3) والذي يُعَكِر صَفْو هذا الرأي هو أنه يَفْرِضُ علينا بالقوة القول بتأثير الأكبر في الأصغر دون العكس، بل الدائرة القريبة من مركز الدائرة تنقطع صلتها بالدائرة الكبيرة القريبة من محيط الدائرة، وبالتالي يلزمنا هذا الفهم بأحد أمرين:

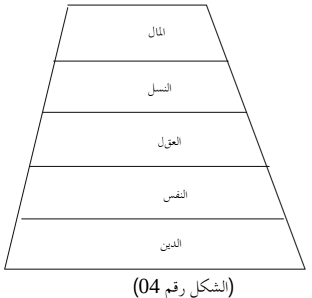
- إما القول بالتأثير الأحادي أي تأثير الأعلى في الأدنى أو الكبير في الأصغر دون العكس وهذا يخالف واقعية التأثير والتأثر بين عناصر المقاصد.

- أو القول بأن هناك تأثير متبادل، وهنا نُلْزِم القائلين بهذا الرأي أي يُبَيِّنوا لنا كيفية حدوث هذا التفاعل بين هذه الدوائر.

ومنه نرى أن هذا النظام لم يحل المشكلة بل أفرز إشكالاتٍ أخرى تحتاج إلى جواب.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - نحو تفعيل مقاصد الشريعة لجمال ص 45.

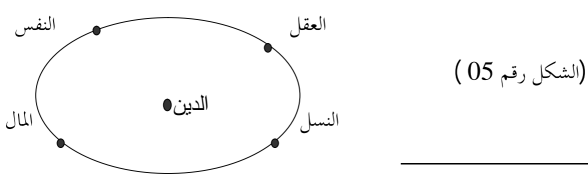
3- لهذا طرح بعضهم رأياً جديداً على شكل نِظام هَرَمِي، هذا النظام يقودنا خطوة بعد درجة بعد حطوة من قاعدة هي الأساس لنرتقي من خلالها الرتبة التي تليها وهكذا درجة بعد درجة . ( انظر الشكل 4)



ولكن إذا علمنا أن الضروريات تشكل وحدة موحدة كالمجرة التي تحوي كواكبها المنتظمة حول نفسها، فلا يتأخر كوكب عن مساره نظراً لارتباطه بلاحقة وسابقة بروابط تُؤَسِسُ للتكامل والتعاون بينها لأداء وظيفة معينة،

فكذلك الحال بين المقاصد الضرورية، فلا يمكن عقلا أن ننتظر للانتقال للنفس حتى ننتهي من اكتمال وتكامل مقصد الدين، فالتراخي بين الضروريات ينافي التكامل بينها.

4 ومن الآراء المعاصرة التي تستوقفنا، رأي أبداه الدكتور علي جمعة، فحواه: أن الضروريات في جانبها العملي التطبيقي لا تخضع لمنهج رتيب ثابت يشكل محور الترابط بينها، فهي تمثل دائرة واحدة تتفاعل الضروريات داخلها تبعا للظروف الموجودة حال وجود الفعل الإنساني، يقول الدكتور علي جمعة: « نرى أن المقاصد الخمسة تمثل دائرة واحدة، فنحن و إن رتبناها إلا أنها كالخيمة ذات العمود و الأوتاد الأربعة، و الخيمة هي الإسلام و العمد هو الدين و الأوتاد الأربعة هي سائر المقاصد (1) (انظر الشكل (1))



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المدخل، على جمعة، ص321.

لقد رأينا الأنظمة الأربعة منضاف إليها رأي العزِّ و الشاطبي في ترتيب الأولويات، ولعل هذا الاختلاف ناتج عما نلاحظه من تَغَيُّر أهمية هذه المصالح وتفاوتها في الفضل، بعضها على بعض، لتأثرها بالأحوال والأزمنة والأمكنة و ظروف الأشخاص، لذا لم يجتمع باحثونا على رأي واحد.

وأرجح الآراء في نظري هو رأي الدكتور علي جمعة، لأن الضروريات الخمس تشترك جميعها في محل تفاعلها و هو الواقع الإنساني ، كما ألها تقوم في علاقتها على مسلك البرهان الخلفي الذي اعتمده وأكده الشاطبي بقوله: «فلو عُدِمَ الدينُ عُدِمَ ترتُّبُ الجزاء المرتجى، ولو عُدِمَ المكلَّف لعُدِمَ من يَتَديَّن، ولو عَدِم العقل لارتفع التديُّن، ولو عُدِمَ النسلُ لم يكن في العادة بقاء، ولو عُدِمَ المالُ لم يبقَ عيشٌ» (1).

#### الخلاصة:

لم يختلف رأي المعاصرين عن رأي القدامى؛ إذْ أيد كثير منهم خماسية المقاصد الضرورية عدداً و تسمية، مؤكدين كفايتها وأن كل مقصد مستجد يدخل تحت أحد الخمسة، إلا أهم اختلفوا في تقديم و تأخير بعضها عن بعض، منهم من ارتضى ترتيب الغزالي و اعتبره أحسسن ترتيب. بينما يذهب الدكتور علي جمعة إلى أن ظروف الحياة تغيرت ، والعلم تطور، مما يعين ضرورة مسايرة هذا الوقع بترتيب جديد يناسب واقع العصر، و ليس من المنطق أن نبقى في أسر القديم، لذا من الضروري إعادة ترتيبها على النحو التالي: النفس أولاً ثم العقل والدين و النسل و المال. ولعل رأيه في تقديم النفس على الدين أرجح عندي من غيره، هذا من حيث الترتيب.

أما من حيث إشكالية الأولويات، التي تُعنى بالنظر في الممارسة العملية و التطبيقية للمقاصد الضرورية و كيفية تفاعلها فيما بينها.

انطلاقاً من النظرة التي تميز بين مصالح الآخرة و مصالح الدنيا؛ إذ الأولى منهما تحفظ من خلال رعاية مصالح الدين الواجبة و المندوبة و اجتناب مفاسد الدين المحرمة و المكروهة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الموافقات ج2، ص32.

أما الثانية فتحفظ برعاية مصالح الدنيا الضرورية و الحاجية. وبحفظ الجميع تحفظ المباحات الدينية و التحسينات الدنيوية.

ويميل الشاطبي إلى النظرة التكاملية المبنية على نظرية البرهان الخلفي، وللمعاصرين وجهة نظر متنوعة؛ منهم من يرى أن التفاعل يتم على شكل هرمي أو على شكل دوائر، و من أبرز الآراء في ها الموضوع رأي الشيخ علي جمعة الذي يرى أن التفاعل بين الضروريات يتم على شكل خيمة ذات عُمَد تحتاج إلى جميع أعمدها، فكذلك المقاصد الضرورية في تفاعلها لا يستغني بعضها عن بعض، ويمثل الدين العنصر الأساس في المنظومة المقاصدية على اعتبار أنهاس الصلاح في المعاش و المعاد.



# 

يَتْهِوِبالْ جَمَّوِالْ إلا يَأْنُونَ الْمَنْ الْمُونِ الْمُنِي فِي وَ الْمِيْرِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّ

چیسهتال الها یامه به تاری الها میسه تاریخ الها تاریخ ا

يَتْهِومِا حَمْمِال هِلَا يَتُوتْنَهِ يَأْمِهُ: قِبَالِهِ : قَبَلِهِ الْمُعَالَى عَلَيْهِ الْمُعَالَى عَلَيْهِ

#### تممرك:

صار لعلم المقاصد أثر كبير على الفقه الإسلامي؛ اجتهاداً و استنباطاً و إفتاءً ، حيث لم يعد النظر في النصوص الشرعية موقوف على حرفيتها و صيغتها، بل أن أهل العلم نظروا إلى النصوص الشرعية فعلموا محدوديتها و نظروا إلى الوقائع فوجدوها غير محدودة، و لا يمكن للمحدود أن يستوعب اللامحدود، كما استلهموا من تصرفات الرسول في و ما أفتى بله للصحابة الكرام في أحوال مختلفة، أن هناك مسلكاً آخر يستعان به على فهم النصوص و توجيهها وإصدار الفتوى و ترشيدها، و تفعيل الاجتهاد الاستنباطي و اقتداره على مواكبة العصر.

هذا المسلك هو النظر المصلحي أو ما يسمى اليوم بالفقه المقاصدي الذي تعتبر المقاصد الضرورية محوره و أساسه. ولما كان للضروريات علقة بالفقه الاجتهادي لزم معرفة خصائص ها و موقعها من البناء المقاصدي منه نعرف أثرها على الفروع الفقهية.نعالج كل ذلك في مبحثين:

الأول :إعمال وإهمال المقاصد الضرورية بين التضييق و التوسعة. الثانى: أثر الاختلاف في ترتيبها على الفروع الفقهية.

فِيسَالُ الْكُولِ الْمُعْرِينَ الْمُعْرِينَ الْمُعْرِينَ الْمُعْرِينَ الْمُعْرِينَ الْمُعْرِينَ الْمُعْرِينَ ا

العالب الأول: عمائم القامم المدورية

النا الماليال الماليال

#### تقديم:

المقاصد أو المصالح الضرورية: هي قسم من أقسام المصالح من حيث قولها في ذالها، فالمقاصد عند أهل هذا الفن ثلاث مراتب هي: (الضرورية و الحاجية و التحسينية). وقد أجمع المتقدمون على أن الضروريات خمسة، هي: الدين و النفس و العقل و النسل و المال، هذه الخمس لا بد منها لبقاء الحياة و استمرارها و انتظامها.

## المطلب الأول: المقاحد الخرورية خدائدما و موقعما: الفرع الأول: التحييق و التوسيع في إعمال المقاحد الخرورية

من المعلوم أن أحكام الشارع مراعٌ فيها مصالح العباد ، و لا يكاد حكم منها يخلو من مصلحة. لهذا سعى العلماء إلى العمل على إسقاط اللامتناهي من تصرفات الناس و انشغالاتهم على المتناهي من النصوص الشرعية؛ وذلك باستعمال الفقه المصلحي الذي تُراعى فيه مصالح الإنسان وفق ضوابط تُبْعِدُ تدخل الهوى و التشهي في عملية الاجتهاد.

و في تراثنا الفقهي تَوَجهٌ واضحٌ نحو فقه يعتبر مراعاة المصلحة مسلكاً من مسالك الاستنباط الفقهي. ولعل هذا المنحى الفقهي هو هُج جميع العلماء، إلا أن منهم المكثر ومنهم المقل ، فهم في النهاية متفقون على تعليق الأحكام الشرعية على مصالحها، هذا مذهب، و المذهب الثاني هو مذهب المانعين من الاستناد إلى المصالح مطلقاً وهو مذهب الظاهرية وهو قول مفرع عن إنكارهم القياس.

### البند الأول: القائلون بالعمل بالمسلمة مطلقا

هؤلاء يقولون بالعمل بها مطلقاً، وقد نسب إمام الحرمين الجويني القول بهـذا الـرأي للإمام مالك في فقال: (و أفرط الإمام مالك، إمام دار الهجرة، مالك بن أنـس في القـول بالاستدلال؛ فرئي يثبت مصالح بعيدة عن المصالح المألوفة، و المعالي المعروفة في الشـريعة و جرّه ذلك أن استحدث القتل، وأخذ المال بمصالح يقتضيها في غالب الظن، وإن لم يجد لتلك المصالح مستنداً إلى أصول)(1)؛ ملخص رأيه، أنه (يجوز العمل بها في جميع صورها و أفرادها

<sup>1-</sup> البرهان ، الجويني، ص 1113.

لا فرق بين نوع و نوع منها، كانت ضروررية أو حاجية أو تحسينية، قربت من المصالح التي دلت عليها النصوص المعينة أو بعدت، طالما ثبت اعتبار الشارع لجنسها البعيد)(1).

بيدا أن الآمدي لم يقتنع - وهو غير مالكي - بما قاله الجويني مستبعداً أخذ مالك بالمصلحة على إطلاقها موجهاً ما نُقل عنه فقال: (إلا ما نقل عن مالك، مع إنكار أصحابه لذلك عنه، ولعل النقل إن صح، فالأشبه أنه لم يقل بذلك في كل مصلحة، بل فيما كان من المصالح الضرورية الكلية الحاصلة قطعاً)(2).

و يؤيد رأي الآمدي ما أورده الزركشي في البحر من تردد الإمام الجويني في كتابه ترجيح الأقيسة في هذا القول إلى الإمام مالك فقال: (و لا نرى التعليق بكل مصلحة، ولم ير ذلك أحد من العلماء. قال: ومن ظن ذلك بمالك فقد أحطأ)(3). هما نصان للجويني، أحدهما يثبت و الآخر ينفى فالمسألة تحقيق.

و مما يثير الشك حول هذا النقل هو إنكار المالكية له، يقول القرطبي مفنداً كلام الجويني: (وقد اجترأ إمام الحرمين وجازف فيما نسبه إلى مالك من الإفراط في هذا الأصل، وهذا لا يوجد في كتب مالك و لا في شيء من كتب أصحابه)(4).

إضافة إلى ذلك فإن الشاطبي أورد كلاماً يفيد أن هناك رأياً آخر للإمام مالك، عكس ما نقل عن إمام الحرمين، مضمونه يقرر العمل بالمصالح الضرورية و الحاجية دون التحسينية، يقول الشاطبي: (أن حاصل المصلحة المرسلة يرجع إلى حفظ أمر ضروري أو رفع حرج لازم في الدين ... أما رجوعها إلى أمر ضروري فظاهر... وكذلك رجوعها إلى رفع حرج لازم، و هو إما لاحق بالضروري وإما من الحاجي، وعلى كل تقدير فليس فيها ما يرجع إلى التحسين و التزيين البتة) (5).

<sup>1-</sup> رأي الأصوليين في المصالح المرسلة و الاستحسان، العبد محمد النور، ص255.

 $<sup>^{2}</sup>$  - الأحكام، الآمدي ،مج 2، ص $^{308}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- البحر المحيط ، الزركشي، ج5، ص218

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- إرشاد الفحول ،ص793/792.

 $<sup>^{5}</sup>$  - الاعتصام ، الشاطبي، ت: أبو عبيدة مشهور ، مكتبة التوحيد ،ط، ت ، ج $^{5}$ ، ص

#### البند الثاني: القائلون بالمصلحة الملائمة أو بشروط معينة

و هناك رأي ثانٍ يقول أن المصالح المرسلة يعمل بها إذا لاءمت المصالح المعتبرة بنصوص معينة وشابهتها ( وهو المشهور عن الشافعي و معظم الحنفية، ونسب لمالك وهو مقابل المشهور عنه)<sup>(1)</sup>

وذهب الغزالي إلى العمل بالمصلحة الضرورية وفق شروط حددها في المستصفى مخرجاً الرتبتين الأخيرتين، فقال: (فنقول في الرتبتين الأخيرتين أنه لا يجوز الحكم بمجرده إن لم يعتضد بشهادة الأصل... أما الواقع في رتبة الضروريات فلا يبعد أن يؤدي إليه اجتهاد مجتهد و إن لم يشهد له أصل معين)<sup>(2)</sup>.

و الخلاصة: أن العمل بالمصالح المرسلة هو مسلك جميع الفقهاء، وكما يقول القرافي أنك (إذا افتقدت المذاهب وجدهم إذا قاسوا و جمعوا أو فرقوا بين المسالتين لا يطلبون شاهداً بالاعتبار ولذلك المعنى الذي جمعوا أو فرقوا، بل يكتفون بمطلق المناسبة و هذا هو المصلحة المرسلة، فهي حينئذ في جميع المذاهب)(3).

أما من حيث مقدار استعمالهم لها في جانبها التنظيري، فهم يختلفون في ذلك قرباً و بعداً، وضيقاً واتساعاً، يلخص لنا ابن دقيق العيد نسبة تفاو هم فيقول: (الذي لا شك فيه أن لمالك ترجيحاً على غيره من الفقهاء في هذا النوع و يليه أحمد بن حنبل، و لا يكاد يخلوا غيرهما عن اعتباره في الجملة، ولكن لهذين ترجيح للاستعمال لها على غيرهما)(4)

#### الغرع الثاني: حدائص المغاحد الحرورية:

بسماها و ألفاظها تميزت المقاصد الكلية الضرورية، فهي مقاصد لأنها سر تشريع الأحكام بل سر الوجود كله، و هي كلية لأنها اتسمت بالشمول لجميع جزئيات المقاصد

 $<sup>^{-1}</sup>$  إرشاد الفحول للشوكاني، ص $^{-25}$ . و انظر رأي الأصوليين في المصالح المرسلة ، ج $^{-2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ - المستصفى، ج $^{2}$ ، ص $^{487}$ .

<sup>3-</sup> تنقيح الفصول، القرافي، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- إرشاد الفحول ، الشوكاني، ص793

ومختلف مراتب المصالح، وهي ضرورية لأنها لا بد منها لصلاح العالم فهي أركانه التي يبنى عليها الوجود الإنساني واستمرار الكون إلى نهايته المقدرة.

وأمرٌ هذه سِمَاته حَرِي بأن تُعرَف خصائصه وملامحه، و لَمَّا كانت المقاصد لها علاقة بالقرآن باعتبار ألها معاني مستخلصة من النصوص القرآنية الحاوية لأحكامه الشرعية لزم أن تكون المقاصد قرآنية.

ولَمَّا كانت لها صلة بالإنسان كل إنسان من غير تحديد بزمان أو مكان، لزم أن تكون هذه المقاصد إنسانية، تخترق اللون والجنس و الأرض و الزمان و الدين، فهي من هذا المنظور إنسانية بلا حدود.

و التكاليف التي تحملها هذه المقاصد و تتضمنها شاملة لجميع تصرفات الإنسان، فهي تنظر إلى أفعال الإنسان و أقواله، تنظر إلى حركته و سكونه، إلى حياته وبعد مماته، منفرداً وفي جماعته، في صغره وكبره، بعبارة أدق: ترقب الإنسان خلال مسيرة حياتها كلها.

خلاصة ما أجملناه : خصائص المقاصد الضرورية تتمثل في كونها مقاصد قرآنية ومقاصد إنسانية ، ومقاصد تعم جميع تصرفات الإنسان.

#### البند الأول: مقاحد قرآنية:

القرآن الكريم يعتبر أول مَنْهل لفقه المقاصد، حيث أن نصوصه تنضح بأوجه المقاصد المختلفة، العامة منها والخاصة، والكلية والجزئية كذلك. وكما سبق أن قلنا أن القرآن الكريم أشار بوجه عام إلى المقاصد الضرورية الأساسية كما أشار إلى المقاصد الجزئية المتعلق بكل دليل جزئي.

فدعوة القرآن إلى حفظ النفس بجلب ما يُصْلحها ودفع ما يضرها، ودعوته إلى حفظ الوحدة والتركيز على الأحكام الجماعية، وتهديد المفارق للجماعة بشتى العقوبات، ودعوته إلى حفظ المعاش برعاية المال، ودعوته إلى حفظ فروع الدين تطبيقً الأوامره واجتنابً لنواهيه، يجعلنا نقطع بأن هذه المقاصد العليا ألها مقاصد قرآنية، أو قل: ألها كليات قرآنية

يمكن من خلالها فهم النصوص الجزئية وتوجيهها، كما يمكننا من خلالها رد المتشابهات إلى المحكمات ورد الفروع إلى الأصول.

فهي بهذا المعنى كما يقول طه جابر العلواني (كليات مطلقة قطعية تنحصر مصادرها في المصدر الأوحد في كليته وإطلاقه و قطعيته وكنونيته وإنشائه للأحكام ألا وهو القرآن الجيد)(1)

وقد عبر اليوبي عن هذه الخاصية بلفظ الربانية والإلهية، ولا شك أن قولنا قرآنية أفضل، لأن القرآن وحي الله، فهي باللزوم إلهية ربانية، فقال: (ألها مقاصد مُنزَّلةٌ مِن عند الله تبارك وتعالى، فهي إلهية ربانية وبالإمكان أن يقال: أن مقاصد الشريعة مقاصد إلهية ربانية) (2). إلا أبي أرى وصفها بالقرآنية أولى، نظراً لأن الأصل الذي استقرئت منه هو القرآن الكريم كله، فهي لم تحدد بنصوص معينة ولم تعرف بدليل محدد بل دليل ذلك كما قال الشاطبي: (استقراء الشريعة والنظر في أدلتها الكلية والجزئية وما انطوت عليه بدليل خاص بل بأدلة منضاف بعضها إلى بعض، مختلفة الأغراض بحيث ينتظم من مجموعها أمر واحد تجتمع عليه تلك الأدلة)(3)

إذن، وبوصفنا إياها بالقرآنية جعلها تتصف ضمنياً بالعموم والثبات والقطيعة والكلية. وكونما جامعة لهذه الأوصاف، بوأها أن تكون إنسانية وهي الخاصية الثانية.

#### البند الثاني: مغاصد إنسانية:

ونقصد بإنسانيتها: أنها لا تختص بأقوام دون آخرين، فهي بهذا المعيني لكل الناس مؤمنهم وكافرهم أسودهم وأصفرهم، لا تختص كذلك بزمان دون آخر فهي شاملة (لجميع التَّكْلِيف واللُّكِلَّ فين والأحوال والأزمان والأماكن) (4) وقصرها عن هذا العموم، يعني فقدالها

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - مقاصد الشريعة لطه العلواني ص 135

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - مقاصد اليوبي ص 422.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - الموافقات، ج2، ص81.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - مقاصد اليوبي ص 422

لَكُلِّيتها، وعدم اندراج الجزئيات تحتها، وفقدالها لخاصية الإرشاد والحاكمية. وأعتقد أن إنسانيتها اكتسبتها من كمال الدين، باعتباره النعمة التامة ومنهج الحياة الكامل ففي قوله

#### تعـالى:UT SR QPONML K M

□ المائدة نلمس هذا المعنى، فالدين المرتضى والنعمة التامة والمنهج الكامل، هذه الصفات تجعل المقاصد الشرعية إنسانية عامة، لأن أحكامه التشريعية الغرض منها جلب المصالح ودرء المفاسد عن الناس عامة في كل زمان ومكان (فلو تصور أن هذه الشريعة جاءت مقاصدها قاصرة على فئة دون أخرى أو مكان دون آخر أو زمان دون آخر لم تكن عامة لجميع الناس ولا صالحة لكل زمان ومكان)(1)

ولَمَّا كانت الشريعة الإسلامية (بحسب المكلفين كلية عامة، بمعنى أنه: لا تختص بالخطاب بحكم من أحكامها الطلبية بعض دون بعض، ولا يحاشى من الدخول تحت أحكامها مكلف البتة) (2) استحقت المقاصد المرعية بتشريع هذه الأحكام أن تكون إنسانية.

وربما قصدنا كذلك بالإنسانية ألها مقاصد تتماشى مع الفطرة الإنسانية، فلما كالإنسان محب لنفسه ولما يملكه من أشياء، محب لجماعته التي ينتمي إليها، محب للعقيدة السي يؤمن بها ويرعاها بالسير تحت سلطالها، كانت هذه المقاصد مُلَبِيةً لِغَرضه مُحَقِقة لآماله لا بناءً على أهوائه لأن (المصالح الدينية والدنيوية لا تحصل مع الاسترسال في اتباع الهوى والمشي مع الأغراض، لم يلزم في ذلك من التهارج والتقاتل والهلاك الذي هو مضاد لتلك المصالح)(3) وإنما بناءً على عبوديته الاضطرارية المفتقرة إلى قواعد إرشادية تأهلها لترتقي إلى العبودية الاختيارية.

<sup>1 -</sup> مقاصد الشريعة ، اليوبي، ص435.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الموافقات، ج2،ص407.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - نفس المرجع، ج2، ص292.

فكانت الأحكام الشرعية ومقاصدها بمثابة النجوم الهادية إلى المقاصد الضرورية الحقيقية (حفظ النفس والمال والدين) و هي بغية الفطرة الإنسانية.

#### البند الثالث: خاصية الشمول أو خاصية العموم في التكاليف:

أي: عامة، شاملة لجميع أفعال المكلفين.وبيان ذلك، أن القرآن حوى كليات،تتصف بالعموم ،ومنه تكون كذلك الأحكام الشرعية عامة لكل زمان ومكان ولجميع الأشخاص، ومهما يكن من حكم نلمح عليه سمات الخصوصية كالنازل لسبب خاص فهو عام يشمل الجميع لأن العبرة بخصوص اللفظ لا بخصوص السبب كما تقرر في أصول الفقه.ما لم يكن خاصاً بالرسول صلى الله عليه وسلم. وكما قال الشاطبي ( فلذلك حرت الأحكام الشرعية في أفعال المكلفين على الإطلاق، وإن كانت آحادها الخاصة لا تتناهى، فلا عمل يفرض و لا حركة و لا سكون يدعى، إلا و الشريعة عليه حاكمة إفراداً و تركيباً، وهو معنى كولها عامة)(1).

وتحت مظلة هذه الخاصية التي تميزت بها المقاصد الضرورية اكتسبت الشريعة الإسلامية صفة الشمول و الاستغراق لجميع الحوادث والمستجدات عبر الزمان المكان وتقلباتهما.

#### الخلاصة

المقاصد الكلية الضرورية بالمعنى الذي ذكرناه تتميز بأنها قرأ نية دلت عليها آي القرآن، وتضمن القرآن لها يعني أتصفها بأوصافه وتميزها بخصائصه، من كليه وعموم وقطعية وثبات، وأنها إنسانية تشمل جميع الناس دول تتميز للون أو المكان أو زمان.

وكذلك كونها عامة في تكاليفها لجميع تصرفات الناس وأفعالهم، أينما كان الإنسان ففعله راجع إلى هذه التكاليف، وهذا رد على القائلين بفصل الدين عن الدولة، وأن السياسة و الاقتصاد والعلوم التكنولوجية لا دخل للدين فيها، وإنما حدود الدين لا تتحاوز في نظرهم العبادات الشرعية المعلومة وهذا فهم علماني، لا يسنده واقع ولا فطرة إنسانية.

 $<sup>^{1}</sup>$  - الموافقات، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ 08.

هذا وأن فساد الواقع وتماوج الأفكار فيه يدعو إلى عودة الفكر الإسلامي لحل المشاكل وتوجيه التصرفات. بل الفطرة الإنسانية نفسها ترنو و تتوق إلى مرشد يرشدها في خضم الحياة المضطربة.

### الغرع الثالث: موقع المقاحد الضرورية حاجل البناء المقاحدي البند الأول: أقساء المقاحد الشرعية

لقد تحدث الشاطبي عن المقاصد وقسمها إلى قسمين: القسم الأول هـو المقاصد التشريعية (مقاصد الخلق (مقاصد الخلق (مقاصد الخلق التشريعية (مقاصد الخلق معنى الشاطبي فإذا علمنا أن لفظ المقاصد أو القصد له متعلق بعدة معان من جهـة معناه الاصطلاحي، منها: النية و الحكمة و الإرادة و العزم...الخ فقـولهم: الأمـور بمقاصدها ،إشارة إلى معنى النية.

وقولهم: للأحكام الشرعية حِكَمٌ مقصودة شرعاً، إشارة إلى الحكمة. وقولهم: مُطَابقةُ قَصْدُ المحلوق تبعاً لقصد الخالق أي: إشارة إلى إرادته.

وبناء على المعنى الأخير تكلم أهل العلم عن مقصود الله ومراده ، فتحدثوا عن الإرادة الإلهية وقسموها إلى إرادتين: إرادة كونية وإرادة تشريعية وبتعبير الشاطبي (القصد الخلقي والقصد الخلقي شيء آخر ولا ملازمة والقصد التشريعي) حيث يقول (القصد التشريعي شيء والقصد الخلقي شيء آخر ولا ملازمة بينهما) (1). ولأجل معرفة كل منهما يقول: (فالله عز وجل أمر العباد بما أمرهم به فتعلقت إرادته بالمعنى الثاني - يعني الشرعية - بالأمر؛ إذ الأمر يستلزمها، لأن حقيقة إلزام المكلف الفعل أو الترك، فلابد أن يكون ذلك الإلزام مراداً، وإلا لم يكن مراداً، ولا تصور له معنى مفهوم، وأيضاً فلا يمكن مع ذلك إن يريد الإلزام مع العُرُوِّ عن إرادة إيقاع الملزَم به على المعنى المذكور، لكن الله تعالى أعان أهل الطاعة؛ فكان إيضاً مريداً لوقوع الطاعة منهم فوقع على وفق إرادت على المعنى الأول وهو القدري، و لم يُعِن أهل المعصية؛ فلم يرد وقوع الطاعة منهم فكان

 $<sup>^{1}</sup>$ - الموافقات، ج $^{2}$ ، ص $^{50}$ .

الواقعُ التركُ، وهو مقتضى إرادته بالمعنى الأول)(1)

فالمقاصد الخلقية: أو القصد الخلقي أو القصد الكوني أو الإرادة القدرية أو الإرادة الكونية أو التكوينية يمكن أن نعبر عنها بألها الحكم الإلهي العام الشامل لجميع الخلق إنسهم وجنهم مؤمنهم وكافرهم لا يخالف مقتضاه الواقع البشري، فالمكلف بهذا المعنى داخل تحت العبودية الإضطرارية (فالقصد التكويني لا يتعلق به تكليف في الغالب إلا من حيث الأيمان و التسليم بمقتضياته) كالأوصاف الجبلية : مثل الغريزة الجنسية و الشهوة إلى الطعام و الشراب والأيمان بالقضاء والقدر. وربما شَمِلت المقاصد الخلقية الكون كله بجميع مخلوقاته حيى الغيبية منها والتي استأثر الله بعلمها.

أما المقاصد الشرعية: أو الإرادة التشريعية فهي التي عبر عنها الشاطبي بأن المَقْصَد منها هو (إخراج المكلف عن داعية هواه حتى يكون عبداً لله اختياراً كما هو عبد لله اضطراراً)(3). وقد ثبت أن قصد الشارع في وضع الشريعة هو للتكليف بمقتضاها لذلك كان (شرط التكليف أو سببه القدرة على المكلف به، فما لا قدرة للمكلف عليه لا يصح التكليف به شرعاً وإن جاز عقلاً)(4). وهذا ينجلي الفرق بين المقصدين ويتضح أن كلامنا هو عن المقاصد الشرعية لا الكونية.

#### البند الثاني: موقع المقاحد الضرورية في البناء المقاحدي

و بحثاً عن موقع للمقاصد الشرعية الضرورية في البناء المقاصدي العام. فقد حاول الدكتور جمال الدين عطية أن يصنع بناءً مقاصديا متكوناً من خمسة طوابق. (أنظر الشكل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الموافقات، ج3، ص371.

ضوابط الإحتهاد التتريلي، وورقية عبد الرزاق،100. ذكر الدكتور عبد الرؤوف في كتابه ضوابط الإحتهاد التتريلي ص 103 أن العز إلتمس من القصد التكويني ثماراً تكليفية على سبيل المثال: صفة الحياة من قوله تعالى (هو الحي لا إله إلا هو) معرفتها تُثمر التوكل على الله و الإلتجاء إليه. انظر شجرة المعارف ص3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - الموافقات، ج2، ص289.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - نفس المرجع، ص171.

6) حيث تحتل المقاصد الشرعية الكلية - التي هي المقاصد الضرورية، الطابق الرابع بعد مقاصد الشريعة الخاصة، ثم مقاصد مقصد الشرعية الخاصة، ثم مقاصد الشرعية الجزئية ثم مقاصد المكلفين (المخلوقين).

| مقاصد الشريعة العليا |
|----------------------|
| مقاصد الشريعة الكلية |
| المقاصد الخاصة       |
| المقاصد الجزئية      |
| مقاصد المكلفين       |

(الشكل رقم 6)

ولعل هذا التصنيف يُظْهِر لنا بجلاء البناء التنازلي للمقاصد من الأعلى إلى الأدن. كما نلاحظ في هذا البناء الجمع بين مقصود الشارع ومقاصد المُكَلَّفين. وشتان بين المَقْصَديْن، فالأول عَارِ عن النقص لأنه إرادة مُشَّرِع الأحكام التي لا تخلو عن حكمة ومصلحة فيها للخلق، تفضلاً منه وإحساناً. بينما قصد المكلفين يخالجه الهوى والشهوة النفسية التي هي من أحد تركيبات الفطرة الإنسانية، هذا ومن جهة أخرى، قصود المكلفين لا تعتبر إلا من حيث الموافقة والمتابعة؛ وإلا فهوى مردودٌ.

لهذا كان من اللازم عدم إدخال مقاصد المكلفين في هذا البناء ليتحدد البناء المقاصدي على رأي الدكتور جمال بالمقاصد الأربعة فقط (المقاصد العليا و الكلية والخاصة والجزئية) دون مقاصد المكلفين. والله أعلم.

بينما يذهب طه جابر العلواني إلى تقسيم ثلاثي حدده بناء على رأيه في إيجاد مقاصد عالية حاكمة ثابتة، فالبناء المقاصدي عنده يتكون من ثلاث مستويات أعلاها المقاصد، وآخر العالية، والتي حددها بالتوحيد والتزكية والعمران ثم المستوى الثاني من المقاصد، وآخر المستويات في رأيه ما اصطلح عليه الأصوليون قديماً، مقاصد الشريعة المتمثل في مراتب المصالح الثلاث، الضروريات والحاجيات و التحسينات، يقول: (وهذه المقاصد الشركية والعمران [المستوى الأول]، تستدعي بالضرورة سائر المستويات الأخرى من المقاصد كالعمل والمساواة والحرية [المستوى الثاني]. فهذا المستوى من القيم والمقاصد ضروري لتحقيق المقاصد العليا التي يمكن إدراجها في المستوى الثاني الذي ذكرناه، وهو بدوره يستدعي المستوى الأخير الذي حرى تركيز الأصوليين والفقهاء عليه، حتى اعتبروا بلك الأمور هي مقاصد الشريعة [المستوى الثالث]

المستوى الأول
( المقاصد العالية الحاكمة)
المستوى الثاني
( المقاصد العامة)

المستوى الثالث المقاصد الشرعية ( مراتب المصالح الثلاث)

وصنفوها إلى الضروريات الإنسانية والحاجيات والتحسينيات)<sup>(1)</sup>.(أنظر الشكل (7) (الشكل رقم 7)

وكأي بالدكتور طه -من وجهة نظره- يرى أن الضروريات وأخواها تتعلق بالفروع الفقهية خلافا للمقاصد العالية، وهذا التعلق يحد من دورها الإنساني ويعجزها عن الإجابة عن ما تثيره الحياة المتغيرة من الحوادث المستجدة والإشكالات العصرية ومختلف الهموم الإنسانية.

بينما يذهب الباحث العبادي عبد العزيز إلى البناء المقاصدي ذي الشكل الدائري حيث يقول (بالنظر إلى طبيعة هذه المقاصد نجد أن تَكُون دوائر ثلاث مرتبة في الكلية والجزئية

<sup>1 -</sup> مقاصد الشريعة آفاق التجديد ،ص 83.

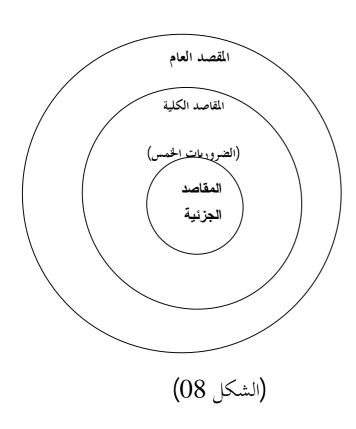
بحيث يندرج الجزئي منها في الكلي وهو ما يؤول بالأحكام الشرعية كلها إلى الإنخراط في هذه الدوائر الثلاث في انطوائها على المقاصد ليحقق كل حكم مقصدا جزئياً ثم يحقق بواسطته ما هو أعلى منه إلى نهاية الدوائر)(1)

وحاصل كلامه أن الدوائر تتشكل كالآتي: (وأنظر الشكل 8).

1- الدائرة العليا وتشمل حفظ الأمة واستدامة صلاحه بصلاح المهيمن عليه وهو الإنسان وهو المقصد العام من الشريعة.

2- الدائرة الثانية وتشمل ما دون ذلك من المقاصد العامة المقاصد الكلية أو الضروريات الخمس. 3 -الدائرة الثالثة وتشمل ما دون

ذلك من المقاصد الجزئية أو ما يتعلق بآحاد الأحكام الشرعية.



#### البند الثالث: وجمة نظر في مسألة موقع الضروريات في البناء المقاحدي

والذي أراه: أننا عند النظر للمقاصد من جهة الإرادة التي تعلق بها، فهي إما تتعلق بدات الله و إرادته فهو مقاصد عليا الله و إرادته فهو مقاصد عليا والمقصود العظم من خلق الخلق.

<sup>1 -</sup> الإجتهاد المفاصدي و مناهجه، عبادي عبد العزيز، ص201.

أما المقاصد التي تتعلق بالفعل الإنساني، فالنظر فيها يكون من جهتين؛ من جهة كونها مقاصد كلية و من جهة كونها مقاصد عامة؛ و عليه فالبناء المقاصدي يتكون \_ في رأي من أربع مستويات مترابطة فيما بينها وتتفاعل تفاعلاً تصاعداً، من الأدنى على الأعلى، مرتبة كالآتى:

1- الأحكام الجزئية ومقاصدها.

2-المقاصد الكلية (الضروريات الخمس).

3- المقاصد والمصالح العامة.

4- المقصود الأعظم عبادة الله تعالى.

كما يشتد ترابطها وتظهر نتائجها في المحتمع المسلم، بينما يظهر التفكك والانفصام بينها في المحتمع غير المسلم، مهما كان مصدر ديانته سماوية أو أرضية.

وفي المخطط التالي رقم 10 أُبيِّن البناء المقاصدي بطبقاته الأربع في كلٍّ من المحتمعين المسلم وغير المسلم.

#### شرح الشكلين:

أما الشكل (10) فهو يمثل البناء المقاصدي في المجتمع المسلم الواسع القاعدة التي تمثل الصلابة والمتانة والثبات والكلية واشتمالها على أمور الدنيا والآخرة وهي باللون الأخضر. بينما الشكل (10ب) فتمثل قاعدته الضيق وعدم الانتشار وأنها تخص الجانب الدنيوي فقط فهو باللون الأخضر القاتم. والطابق الأول في الشكل (10أ) باللون الأخضر جميعاً يعبر عن تطبيق الشريعة ديناً ودنيا في جميع مجالات الحياة ومحاور العلوم الشرعية بينما في



الشكل رقم 10أ

الشكل (10ب) نجد الطابق الأول يتلون بلونين أخضر قاتم وأحمر فاتح فالأخضر القاتم يعبر عن تطبيق ما يشبه أن يكون من أحكام الدنيا لكنه من غير قصد العبودية واللون الأحمر يدل على غياب الدين نهائيا في الحياة العملية.

في جهة المجتمع المسلم في كل الطبقات الباقية ينتشر اللون الأخضر إلى أن يصل إلى المقصد العام الأعلى وهو عبودية الله تعالى، حيث عندما تطبق الأحكام الجزئية الشرعية المعقولة المعنى وغير المعقولة المعنى، الجزئية الشرعية المعقولة المعنى وغير المعقولة المعنى، الدنيوية منها والدينية، فإن ذلك يحقق لنا المصالح الكلية الضرورية و ما يخدمها من المصالح الحاجية و التحسينية ، وإذا حفظت هذه المصالح خاصة الضرورية منها، تحققت المصالح العامة بجلب ما يوجدها ويبقيها ودفع ما يعدمها و يفنيها، وإذا

يوجدها ويبقيها ودفع ما يعدمها و يفنيها، وإذا تحققت المصالح العامة التي يعم فضلها وخيرها المجتمع أفرراداً وجماعات دون اعتبار للون أو دين كالعدل والحرية والمساواة والأخوة الإنسانية والحقوق العامة كحق السكن والعمل والتعليم وغير ذلك - يتحقق المقصود الأكبر من وجود الخُلْق وهو عبادة الله تعالى حق عبادته.

أما في المجتمع غير المسلم نرى اللونين الأخضر القاتم والأحمر القاني يمتدان إلى طبقة المصالح العامة، بينما المستوى العالي من المقاصد و هو المقصود الأعظم، يتلون باللون الأسود للدلالة على أن المجتمع غير المسلم لم يحقق المقصد الضروري المهم و الأهم من

المقصد الأعلى العام عبودية الخالق

المصالح العامة المتعلقة بالصالح العام

المقاصد الكلية: الدين النفس والعقل و النسل المال

الأحكام الجزئية ومقاصدها الدنيوية والأخروية

> > (الشكل رقم 10)

حيث التأثير في الحياة ألا وهو مقصد الدين، حيث نجده اهتم بالأحكام الدنيوية من غير قصد شرعي، فتحقق له من المصالح ما هو دنيوي فقط سواء كان من الضروريات أو الحاجيات أو التحسينيات.

وبالتالي لما يكتمل حفظ المقاصد الخمسة غابت المصالح العامة جلباً ودفعاً، فتوقفت حياة المجتمع غير المسلم على عتبة الدنيا فلم ترق إلى المقصد الأسمى والأعلى والذي هو الغاية من الوجود و هو عبادة الله تعالى، لذا لوناه باللون الأسود.

وأخيراً يمكن القول أن المقاصد الضرورية الكلية الأساسية هي أساس البناء المقاصدي حيث تحتل الموقع الوسط، فهي مستهدفة بمختلف مقاصد الأحكام الجزائية ومصالحها، كما أنها تعتبر الأساس الحقيقي لتحقيق المصالح الكبرى والمقصد العام الذي هو عبودية الله تعالى.

#### المطلب الثاني: علاقة الأحكام الشرعية بالمقاحد الضرورية:

#### تقديم

للأحكام التكليفية بمختلف أنواعها علاقة وطيدة بالمقاصد الشرعية عامة والمقاصد الطرورية خاصة، حيث ما من حكم شرعي إلا ويتضمن مصلحة مقصودة، المقصود من إتيانها حفظ أحد المقاصد الضرورية الخمسة التي ذكرناها سابقا (الدين والنفس والعقل والنسل والمال)، فالله سبحان وتعالى، شرع الأحكام لأجل سعادة العبادة في الدارين، ولا تكون هذه السعادة إلا بتحقيق مصالحهم الدينية والدنيوية .

غير أن هذه المصالح في علاقتها مع الأحكام، تستدعى معياراً يوضح أيهما منها يدل على الآخر، يمعنى أخر هل المصالح والمفاسد هي التي تعرفنا بأحكام التصرفات من وجوب وحرمة وندب وكراهة وإباحة؟ أو العكس، الأحكام هي التي تُبيِّن لنا أن هذه المصلحة عظيمة لأن حكمها الوجوب، وأن هذه المفسدة عظيمة لأن حكمها التحريم، وقل مثل ذلك مع الندب و الكراهة والإباحة.

و تحت ظلال هذه الجدلية بين المقاصد والأحكام الشرعية يتبلور معياران، هما: المعيار

الشكلي القائل بأن أحكام التكاليف الشرعية هي المُعَرِّف برُتب المصالح المجلوبة والمفاسد المستدفعة. والمعيار الموضوعي: الذي يرى بأن المصالح والمفاسد، عظمهما ودُونِيَتِهما، هما اللذان يقرران نوع الحكم الممكن إناطة التصرفات به.

وعند الرجوع لما كتبه الأصوليون في ذلك نجد أن كِتَابَي العزِّ بن عبد السلام وأبي إسحاق الشاطبي، هما المصادران المهمان لفهم هذه الجدلية وتوضيحها، لكن بمنظورين مختلفين، فالعز وهو يُنَظَّر لنظرية المصلحة، يستعمل المعيار الشكلي تارة والموضوعي أحرى، أما الشاطبي وهو يؤسس لنظرية المقاصد يعتمد على المعيار الموضوعي.

ومحاولة منا لفهم هذه الجدلية المقاصدية نستطلع بعمق رؤية كلاً منهما حيال المعيارين وكيف يمكن أن نفسر استعمالها للمعيارين أو أحدهما من خلال كتابيهما قواعد الأحكام، والموافقات.

#### الفرع الأول: العزبن عبد السلاء ومعيار ربط الأحكاء بالمعاحد.

تحت ظلال قولـه تعـالى: Z Y MV V U T S النحــل انطلق العزُّ يؤصِّل لنظرية المصلحة والمفسدة، حيث رأى أن لفظتي الإحسـان والفحشـاء تحملان دلالات الجلب للمصالح والدفع للمفاسد حيث أعتبرها (أجمع آيـــة في القــرآن للحث على المصالح كلها والرجوع عن المفاسد بأسرها، فإن الألـف والــلام في العــدل والإحسان للعموم والاستغراق ... فلا يبقى من دِق، المصالح وجله شيء إلا اندرج في قوله تعالى (إنَّ اللّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ) ولا يبقى من دِق الإحسان وجله شــيء إلا انــدرج في أمـره بالإحسان، والإحسان إما حلب مصلحة أو دفع مفسدة وكذلك اللام في الفحشاء والمنكر والبغي عام مستغرق لأن أنواع الفواحش ولما ينكر من الأقوال والأعمال).(1)

هذا النص الذي ساقه العزُّ يشير بوضوح إلى علاقة شرع الأحكام بالمصالح وأن الشريعة الإسلامية كلها منهج يتوخى جلب المصالح ودرء المفاسد.

151

 $<sup>^{1}</sup>$ قواعد الأحكام ، ج $^{2}$ ، س $^{1}$ 

لكن السؤال الذي يطرح نفسه؟.

- أي الأمرين ؛ آلأحكام أو المصالح والمفاسد، يدل على الآخر؟

بمعنى أخر: ما علاقة الأحكام الشرعية بالكليات المقاصدية الضروريات والحاجيات والتحسينيات؟

- أو ما هو المعيار الذي يعرفنا بأن هذا الحكم من أحد مراتب المصالح أو المفاسد أو ليس منها؟

لقد ساق العزُّ في كتابه نصوصاً كثيرة تشير إلى أنه يفرق بين مصالح الدنيا ومصالح الآخرة. يقول في موضع من كتابه عن مصالح الدنيا:

(فأما مصالح الدنيا فتنقسم إلى: الضرورات والحاجيات والتتميمات والتكميلات فالضرورات، المآكل والمشرب والملبس والمسكن والمناهج والمراكب الجوالب للأقوات وغيرها مما تمس إليه الضرورات، وأقل المجزي من ذلك ضروري. وما كان في ذالك في أدبى المراتب كالمأكل الطيبات والملابس الناعمات والفرق العاليات والقصور الواسعات والمراكب النفيسات ونكاح الجواري الفاتنات والسواري الفائقات فهو من التتمات والتكميلات، وما توسط بينهما فهو من الحاجيات)(1)

أما عن مصالح الآخرة فيقول: (مصالح الآخرة ففعل الواجبات و اجتناب المحرمات من الضروريات وفعل السنن المؤكدة الفاضلات من الحاجيات وما عدا ذلك من المندوبات التابعة للفرائض و المستقلات فهي من التتمات و التكميلات)<sup>(2)</sup>

ومن خلال الربط بين مصالح الدنيا والآخرة في النص الأول وتقسيمه للمصلحة من حيث تحصيلها إلى ثلاثة أقسام، نلاحظ أن القسمة تصير ستة وذلك بضرب ثلاثة في اثنين. فينتج لدينا.

مصالح واجبة دنيوية وأخروية

 $<sup>^{1}</sup>$ - قواعد الأحكام، ج $^{2}$ ، ص $^{4}$ .

<sup>2 -</sup> نفس المرجع والصفحة

مصالح مندوبة دنيوية وأحروية مصالح مباحة دنيوية وأخروية

والفرق بين ما هو دنيوي وأحروي هو اختلاف تعلق كل واحدة منهما .

فالدنيوية تتعلق بالضرورات الدنيوية.

والأخروية تتعلق بالأحكام الشرعية .

وانطلاقا من هذه النتيجة، يمكن معرفة سر استعمال العز للمعيارين الشكلي والموضوعي في كتابة قواعد الأحكام. ولتأكيد هذا الأمر نسوق بعض النصوص التي استعمالها في المعيارين.

#### البند الأول: المعيار الموضوعي عند العز

يقول العزُّ: (فأحكام الله كلها مضبوطة بالحِكَم محالة على الأسباب والشرائط اليي شرعها، كما أن تدبيره في خلقة مشروط بالحكم المُبَيَّنة المَحْلوقة، مع كونه الفاعل للأسباب على الأسباب والمسببات)(1) في هذا النص يجعل الأحكام الشرعية تنضبط بالحِكَم.

ونقرأ في النص الأخر تعلق الأمر والنهي بالثمرات التي تضمنتها الأحكام،

وليست الثمرات إلا المصالح التي لِحُسْنها كان الأَمْر، وتلك المفاسد التي لقبحها كان الأَمْر، وتلك المفاسد التي لقبحها كان من النهى، فيقول بعد أن ذكر الأفعال وقسمها إلى حَسنة الثمرات و قبيحة كذلك أن من الأفعال (ما هو حسن في حقيقته وذاته ولكنه يُنْهي عنه لقبح ثمراته ويؤمر به تارة لحسن ثمراته ويباح تارة لمصالح تتقارب في الأقدام عليه والأحجام عنه )(2)

بمعنى آخر، أن التصرف يكون حسناً لكنه يصير مفسدة لسوء نتائجه وحصول الضرر منه. وقد يكون قبيحا لكنه يصير مصلحة لحسن نتائجه وحصول نفعه.مثل القتل: حسن لحسن نتائجه فيؤمر به في الجهاد، و قبيح لقبح نتائجه فينهي عنه كقتل النفس بغير حق، ويشرع في القصاص ويباح لتقارب حسنه مع قبحه، إذ فيه مصلحة لورثة المقتول ومفسدة

 $<sup>^{1}</sup>$  - قواعد الأحكام، ج $^{1}$ ، ص $^{7}$ 0.

 $<sup>^2</sup>$ قواعد الأحكام، ج $^2$ ، ص $^2$ 

بإزهاق روح القاتل فرجحت مصلحة الورثة بالقصاص لما فيها من المصالح الدينية والدنيوية و الاجتماعية.

ويقول في نص آخر: (المصالح ثلاث أقسام. واجبة التحصيل فإن عظمت المصلحة وجبت في كل شريعة. القسم الثاني: مندوب التحصيل. الثالث: مباحة التحصيل)<sup>(1)</sup>

ويقول عن المفاسد: (المفاسد ثلاثة أقسام، أحداهما: ما يجب درؤه فإن عظمت مفسدته وجب درؤه في كل شريعة وذالك كالكفر والقتل والزنا والغضب وإفساد العقول، [القسم الثالث] ما تختلف فيه الشرائع فيُحظر في شرع ويباح في آخر تشديداً على من حُرِّم عليه، وتخفيفاً على من أبيح له، والقسم الثالث: ما تدرؤه الشرائع كراهية له)(2)

في هذين النصين يبين لنا العزُّ أن درجة المصلحة والمفسدة هما اللتان حَكَمَتَا بـالوجوب أو الندب أو التحريم والكراهة، وهذا إعمال للمعاني التي يتضمنها النص الشرعيُّ ويقصد تحقيقها.

وهذه طائفة من النصوص دون تعليق نوردها تبياناً وتأكيداً على استعمال العز للمعيار الموضوعي .

- (فالضرورات مناسبة لإباحة المحظورات حلبا لمصالحها والجنايات مناسبة لإ يجاب العقوبات درءاً لمفاسدها)(3)
- و يقول أيضاً: (الأمر بالمعروف وسيلة إلى تحصيل ذلك المعروف المامور به في رتبة الفضل والثواب منبه على رتبة مصلحة الفعل المأمور به في باب المصالح)(4)
- (جرح الشهود عند الحاكم فيه مفسدة هتك أستارهم لكنه واجب لأن المصلحة في حفظ الحقوق من الدماء والأموال والأعراض و الأبضاع والأنساب وسائر الحقوق أعبم وأعظم)<sup>(1)</sup>

 $<sup>^{1}</sup>$ قواعد الأحكام ،ج $^{1}$ ،ص $^{2}$ 

 $<sup>^2</sup>$ قواعد الأحكام ،ج $^1$  ،ص  $^3$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ قواعد الأحكام، ج $^{2}$ ، م

 $<sup>^{4}</sup>$  قواعد الأحكام ، ج $^{1}$  ، هواعد الأحكام .

- (وجوب إجارة رسل الكفار مع كفرهم، لمصلحة ما يتعلق من المصالح الخاصة والعامة )(2)

#### البند الثاني: المعيار الشكلي عند العز

لقد غُلَبَ المعيار الموضوعي، في كتاب العز – المعيار الشكلي، بل نجده يصرح بعدم فعالية المعيار الشكلي أو صيغة الطلب في تسكين التصرفات الإنسانية داخل القواعد الكلية الثلاث، وسبب عدم حدوى المعيار الشكلي عنده، هو لسبب تساوي الطلب في الخطاب الشرعي حيث يقول (طلب الشرع لتحصيل أعلى الطاعات كطلبه لتحصيل أدناها في الحد والحقيقة كما أن طلبه لدفع أعظم المعاصي كطلبه لدفع أدناها ، إذ لا تفاوت بين طلب وطلب وإنما التفاوت بين المطلوبات من حلب المصالح ودرء المفاسد ولذلك انقسمت المعاصي الطاعات إلى الفاضل والأفضل لانقسام مصالحها إلى الكامل والأكمل وانقسمت المعاصي إلى الكبير والأكبر لانقسام مفاسدها إلى الرذيل والأرذل )(3) (فهو يرفض المعيار الشكلي لأن صيغة الطلب لا تفيد تفاوتا )(4)

ولكننا إذا قرأنا له نصوصا أخرى نجده يرجع إلى المعيار الشكلي فمــثلا في الــنص التالي يعمل بالمعيار الشكلي عندما يقول ( فصل في بيان رتب المصالح : وهي ضربان:

أحداهما: مصلحة أو جبها الله عز وجل نظرا لعباده وهي متفاوتة الرتب؛ منقسمة إلى الفاصل والأفضل والمتوسط بينهما فأفضل المصالح ما كان شريفا في نفسه.

الضرب الثاني: من رتب المصالح ما ندب الله عباده إليه إصلاحا وأعلى رتب الندب دون أدنى رتب مصالح الواجب وتتفاوت إلى أن تنتهي إلى مصلحة يسيرة لو فاتت لصادفنا مصالح المباح وكذلك مندوب الكفاية يتفاوت بتفاوت رتبة مصالحه وفضائله  $)^5$ 

 $<sup>^{1}</sup>$  قواعد الأحكام ، ج $^{1}$  ، ص $^{79}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$ قواعد الأحكام ،+1،-76.

 $<sup>^{3}</sup>$  - قواعد الأحكام، ج $^{1}$  ، م  $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> نحو تفعيل مقاصد الشريعة،ص 61.

<sup>47</sup> - قواعد الأحكام، ج1 ص

ويؤكد هذا الأمر في هذا النص عندما يقول (المصالح التي أمر الشرع بتحصيلها ضربان: أحدهما مصالح الإيجاب والثاني مصالح الندب والمفاسد التي أمر الشارع بدرئها ضربان: أحدهما مفاسد الكراهة والثاني مفاسد التحريم، و الشرع يحتاط لدرء مفاسد الكراهة والتحريم كما يحتاط لجلب مصالح الندب والإيجاد)(1)

في هذين النصين العز، يعمل بالمعيار الشكلي حيث يجعل المصالح متعلقة بأحكام الوجوب والندب والمفاسد متعلقة بأحكام الكراهة والتحريم، ويقول آخذاً بالمعيار الشكلي (وقد أبان [الله] في كتابه ما في بعض الأحكام من المفاسد حثاً على اجتناب المفاسد وما في بعض الأحكام من المصالح حثاً على إتيان المصالح)(2).

ويقول كذلك (فكل مأمور به ففيه مصلحة الدارين أو أحدهما وكل منهي عنه ففيه مفسدة أو في أحدهما)<sup>(3)</sup>

#### البند الثالث: سببم استعمال العز للمعيارين.

أرى- والله أعلم - أن العزَّ خلال حديثه عن المصالح، يفرق بين مصالح الدنيا ومصالح الآخرة، فالأولى خاضعة لفعل الإنسان وتصرفاته وما تحققه من المصالح وما تجلبه من المفاسد، وهي تدور كلها حول حاجاته الضرورية والحاجية والتحسنية.

بينما مصالح الآخرة تخضع للأدلة النصية الشرعية وما يستفاد من صيغها الطلبية من أمر بدرجاته أو ترك بدرجاته كذلك .

بمعنى آخر، أن النظر في المصالح والمفاسد، وتبيان عظمتها من حقارتها هو الذي يدفعنا إلى صياغة الأحكام الشرعية من وجوب أو تحريم أو غيرهما، ولا يكون هذا إلا في الأمور الدنيوية المطلقة من النصوص الدالة على وجوبها أو تحريمها.

وقد سبق القول أنه جعل مصالح الآخرة هي فعل الواجبات واجتناب المحرمات أما مصالح الدنيا فهي الضروريات والحاجيات والتسميات.

<sup>12</sup> - قواعد الأحكام ، ج2 ص 12 .

 $<sup>^{2}</sup>$  - قواعد الأحكام، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ 1.

 $<sup>^{3}</sup>$  - نفس المرجع ، ج $^{1}$  ، ص $^{3}$ 

وانطلاقا من هذه التفرقة بين مصالح الدينا ومصالح الآخرة، نقول: إن العزّ استعمل المعيارين: الشكلي والموضوعي، أما المعيار الشكلي فاستعماله مقيد بنصوص الأدلة وما ينطق به ظاهر صيغ نصوص الأحكام التكلفية ، بخلاف المعيار الموضوعي فأنه المنهج الحَرِيُّ بمعالجة القضايا غير المنصوص عليها، لأن المقصود من شرع الأحكام ليس هو ذات الأحكام بل المقصود هو تحقيق المعاني والحكم الملحوظة في هذا الأحكام، هذا في حالة وجود النص أما والنص غير موجود، فالأخذ بالمعاني والحكم هو المسلك الأقررب لتقرير الأحكام بدرجاها وفق عظم الصالح و المفاسد بتدرجاها. والله أعلم.

#### البند الرابع: آليات الأخذ بالمعيار الموضوعي عند العزّ

ذكر الدكتور جمال الذين عطية أن العِزَ لم يتخذ للأخذ بالمعيار الموضوعي آليات وقوالب كالشاطبي، بل جعلها مركوزة على مطلق المصلحة.

والذي لاح لي، أن العز وضع بعض الآليات للتعرف على المصالح والمفاسد، مـن هـذه الآليات.

#### 1- آلية اعتماد النهي للفاسد والأمر للمصالح:

حيث يقول: (فكل مأمور به ففيه مصلحة الدارين أو أحدهما وكل منهي عنه ففيه مفسدة فيهما أوفي أحدهما فما كان من الاكتساب محصلاً لأحسن المصالح فهو أفضل الأعمال، وما كان منها محصلاً لأقبح المفاسد فهو أرذل الأعمال)(1)

#### 2- آلية التشديد بالعقوبة أو الحد:

قد كان لفرض العقوبات الشديدة والحدود الأليمة أثر في معرفة ما في هذا الأمر الذي شُرِع لأجله الحد أو العقاب أو الثواب من المصالح والمفاسد وهذا ظاهر، حيث نجد أن الأحكام الحكدية لها مصالح عظيمة تبين بصدق أن هذا الأمر فيه من المصالح أو المفاسد ما ليس في غيرها التي لم يشرع لها عقاب زجري أو حد شرعي، يقول العز توضيحا لهده الآلية: (والإنسان بطبعه يؤثر ما رَجَحت مصلحتُه على مفسدته وينفِر مما رَجحت مفسدته على

 $<sup>^{1}</sup>$  - قواعد الأنام ج $^{1}$  ص $^{1}$ 

مصلحته، ولذلك شُرعت الحدود ووقع التهديد والزجر والوعيد) (1) وقد نسب العـزُ هـذا الضابط إلى العلماء ولم يُنكره ولم يَعترض عليه بل زاده توضيحا فقال: (وقد ضبط بعـض العلماء الكبائر بأن قال: كل ذنب قرن به وعيد أوحَدُ أولَعْن فهو من الكبائر، فتغيير منار الأرض كبيرة لاقتران اللعن به، وكذلك قتل المؤمن كبيرة لأنه اقترن بـه الوعيد واللعـن والحد. والمحاربة والزنا والسرقة والقذف كبائر لاقتران الحدود بها، وعلى هذا كل ذنب عُلم أن مفسدته كمفسدة ما قُرن به الوعيد أو اللعن أو الحد أو أكبر من مفسدته فهو كبيرة) 2

#### 3- آلية القياس على المنصوص عليه من الكبائر والصغائر:

هذه المنهج من العز أورده للتفريق بين صغائر التصرفات و كبائرها، لأن الكبائر ما علّت مفاسدها، والصغائر ما كانت دون ذلك. وبالتالي يمكن معرفة أن هذه المصلحة أو المفسدة عظيمة أو صغيرة بقياسها على مصلحة أو مفسدة منصوص عليها، فنأخذ حكمها وكما يقول: (إذا أردت معرفة الفرق بين الصغائر والكبائر فاعرض مفسدة الننب على مفاسد الكبائر المنصوص عليها فإذا نقصت عن أقل مفاسد الكبائر فهي من الصغائر و إن ساوت أدي مفاسد الكبائر أو أربت عنها فهي من الكبائر) مثاله. شتم الرب أو الرسول أو الاستهانة بالرسول أو الكذب عليه أو ضمخ الكعبة بالعنزة أو ألقي المصحف في القاذورات فهذا من أكبر الكبائر و لم يصرح الشرع بألها كبائر (٩) وإنما عرفنا ذلك قياساً على الكفر بالله وعدم الأيمان برسوله والكفر بالقرآن وقس على ذلك .

وقد أورد العز ملاحظتين هامتين،عند العمل بهذه الآلية .هي أنه:

1- (لا يمكن ضبط المصالح والمفاسد ألا بالتقريب) (<sup>5)</sup> خاصة عند تساوي المصالح والمفاسد مع بعضها.

 $<sup>^{1}</sup>$ قواعد الأحكام ج $^{1}$ ص $^{1}$ 

<sup>19</sup>ل قواعد الأحكام ج1

<sup>20</sup>م ج1 قواعد الأحكام ع

<sup>4-</sup> قواعد المعز ج1\19

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - قواعد المعز ج1 20

2- (لا يلزم من النص على كون الذنب كبيرة أن يكون مساويا لغيره من الكبائر)<sup>(1)</sup>، كَسَبِّ الرجل والدَيْه أو لَعْنهما بطريق غير مباشر كما ورد في الحديث «إن من الكبائر أن يسب الرجل والدية" قال يارسول الله. وكيف يشتم الرجل والديه. قال نعم ، يسب أبا الرجل فيسب أباه، ويسب أمه فيسب أمه فيسب أمه »<sup>(2)</sup>

حيث جعل السبب إلى سبهما من الكبائر ،وهذا تنبيه على أن مباشرة سبهما أكبر من التسبب إليه ، فهما غير متساويين لكنهما جميعاً من الكبائر.

#### 4-آلية النظر إلى عظم المصلحة والمفسدة:

هذا الضابط يُنظر منه إلى المصلحة من حيث عظمها من عدمه فإن كانت عظيمة فهي واجبة أو أقل عظمة فهي مندوبة أو مباحة يقول العز (المصالح ثلاثة أقسام، أحدها: واجب التحصيل فإن عظمت المصلحة وجبت في كل شريعة، القسم الثاني: مندوبة التحصل،الثالث: مباحة التحصيل)(3)

والمصالح الواجبة تتميز عن غيره بمميزات، أكسبتها الأفضلية على غيرها. هذه الخصائص هي:

1- المصالح الواجبة شريفة في نفسها أي لها قدر و مكانة كالإيمان.

2- تدرأ أعظم المفاسد وأقبحها

3- تحلب أعظم المصالح وأحسنها.

والمفاسد كذلك، إذ أعظم المفاسد هي الكبائر التي حرم الله قربانها وإتيانها وما دونها فهـو داخل في نطاق المكروهات .

و خلاصة هذا المطلب الخاص برأي العز في الأخذ بالمعيارين، إنه فرق بين مصالح الدنيا

<sup>1 -</sup> نفس المرجع والصفحة

 $<sup>^{2}</sup>$  - رواه البخاري، كتاب الأدب، باب لا يسب الرجل والديه، ج10، ص469، رقم5973 بدايته ( إن من الكبائر)

و رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر و أكبرها، مج01، ج02،ص66، رقم146(90)

<sup>32</sup>\1 - قواعد الإحكام

القائم على النظر في مختلف التصرفات التي تدخل تحت دائرة الضرورات و الحاجيات والتحسينات فهنا يستعمل المعيار الموضوعي المبنى على النظر في عظم المصلحة والمفسدة.

بينما مصالح الآخرة، ولكونها تخضع للنص الشرعي اللّبيّن لِحُكمها عن طريق مختلف خطابات الحكم الشرعي الخمسة، فقد أخذ بالنظر فيها عن طريق المعيار الشكلي، لأن صيغة النص الآمرة والناهية هي التي يتعرف عن طريقها على قوة المصلحة وكبرها وعظم المفسدة وضررها.

هذا التفريق الذي أوردناه للعزِّ بين مصالح الدنيا ومصالح الآخرة، ما هو إلاَّ تفريق شكلي لا حقيقي، مثل ما أورده من التقسيمات و الأضرب عن المصالح والمفاسد، كل ذلك أملته طبيعة موضوع البحث الذي يسعى العز إلي صياغته في شكل دراسة موسعة عن نظرية المصلحة والمفسدة.

### الفرع الثاني: الشاطبي ومعيار معرفة المحالع والإحكاء الفرع الأول: تحديد المسألة عند الشاطبي

يضع الشاطبي المسألة على بساط البحث قائلاً:

(لا يخلو أن نعتبر في الأوامر والنواهي المصالح أولا!. فإن لم نعتبرها فذلك أحرى في الوقوف على مجردها، وإن اعتبرناها فلم يحصل لنا من معقولها أمر يتحصل عندنا دون اعتبار الأوامر والنواهي)<sup>(1)</sup> بمعنى هل نجعل المصلحة ميزانا لتفهم الأمر والنهي بحيث نجعل المصلحة هي الحكم في توجيه الأوامر و النواهي الشرعية ،أو نكتفي بالوقوف على مجرد صيغة الأمر والنهى التي نطق بها النص من وجوب أوندب أو كراهة وتحريم وإباحة.

فهما إذا نظران:

الأول: ينظر إلى مجرد الصيغة دو المعنى (وهذا نظر من يجرى مع مجرد الصيغة مجرى التعبد المحض من غير تعليل فلا فرق عند صاحب هذا النظر بين أمر وأمر ولا بين لهى ولهي )(2)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الموافقات، ج3،ص409.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الموافقات ، ج3،ص 404.

وهو الذي نصطلح عليه مصطلح المعيار الشكلي

والنظر الثاني: هو الذي يجعل من المصلحة والمفسدة دليلا على معرفة نوع الحكم الشرعي، لأن الأحكام ما شُرعت إلا لجلب المصالح ودرء المفاسد، فأصحاب هذا النظر ينظرون إلى ما (يفهم من الأوامر والنواهي من المقصود الشرعي سواء كان مصالح في المأمورات أو مفاسد في المنهيات ) (1) وهذا أخذُ بالمعيار الموضوعي.

الأشكال الأول: معارضة نص أخر للمعنى المصلحي البادي في الأمر والنهي.

يقول: (وكثيراً ما يظهر لنا ببادئ الرأي للأمر أو النهي معنى مصلحي، ويكون في نفسس الأمر بخلاف ذلك يُبين نص آخر يعارضه فلا بد من الرجوع إلى ذلك النص دون اعتبار المعنى). (2)

معنى ذلك، أن المعنى المصلحي المفهوم من الصيغة قد يعترضه أمر أو نهي في نصص آخر يبطل ذالك المعنى أو (بسبب اكتشاف قاعدة من أحكام الكون نفهم بها مصلحة للحكم الشرعي غير ما كنا نفهمها )(3)

الأشكال الثاني: المعنى المصلحي قد يكر على الأمر والنهي بالإهمال

هو إشكال متفرع عن الأول، إذا علمنا أن كل أمر أو نهي لابد فيه من معنى مقصدي فيلزم من المعنى المفهوم للأمر والنهي أن لا يكر عليها بالإهمال، فإن كان كذلك، فلا سبيل إلى اعتبار ذلك المعنى والحاصل أن (الحكمة المعقولة للأمر والنهي إذا كانت تعارضها وتؤدي إلى إهمالهما وإبطال مقتضاهما فلا سبيل للأخذ بهذه الحكمة والبناء عليها ..... وإن كانت لا تعارضهما فمن باب أولى أن العمل إنما هو .مقتضاهما)(4)[.مقتضى الأمر والنهي ]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الموافقات ، ج3 ، ص404.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الموافقات، ج3،ص410.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - هامش الموافقات، ج3،ص410.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - هامش الموافقات، ج3،ص411.

#### الإشكال الثالث: عدم اعتبار المصالح بإطلاق مخالف للشرع

(فلو تركنا اعتبارها [المصلحة] على الإطلاق لَكُنّا قد خالفنا الشارع من حيث قصدنا موافقته، فإن الفرض[ أي افترضنا]، أن هذا الأمر وقع لهذه المصلحة فإذا ألغينا النظر فيها في التكليف بمقتضى الأمر، كنا قد أهملنا في الدخول تحت حكم الأمر ما اعتبره الشارع فيه، فيوشك أن نخالفه في وبعض موارد ذلك الأمر) (1) بل ويصعب علينا ضبط حدود الأوامر والنواهي كما قال الشيخ دراز (لأنه لا يكون لنا مرشد إلى مقصد الشارع سوى محرد الصيغة وقد لا تكون كافية في تحديد المقصد فإذا التزمنا الوقوف معها فقط فقد ننحرف عن الغرض الذي يرمي إليه الشارع)(2)

وقد اختصر الشاطبي الإجابة عن هذه الإشكالات بأن نجمع بين مراعاة صيغ الأمر والنهي ومراعاة المعاني كذلك، لأن علاقتهما كعلاقة الفرع بالأصل فيقول: (وإذا كانت المعاني غير معتبرة بإطلاق، وإنما تعتبر من حيث هي مقصود الصيغ فإتباع أنفس الصيغ التي هي الأصل واجب لأنها مع المعاني كالأصل مع الفرع ولا يصح اتباع الفرع مع إلغاء الأصل)(3)

#### البند الثاني: الشاطبي والمعيار الموضوعي:

إن كتاب الشاطبي- جزء المقاصد منه — يدل بوضوح على الأخذ بالمصالح ومراعاة النظر و الاجتهاد، وإذا تصفحنا نصوصه وجدنا من ذلك كثيرا من نصوصه تشير بصراحة إلى أخذه بالمعيار الموضوعي يقول مثلاً: (فالأوامر و النواهي من جهة اللفظ على تساو في دلالة الاقتضاء، و التفرقة بين ما هو أمرُ وجوب أو ندب وما هو نهي تحريم أو كراهة لا تعلم من النصوص وأن علم منها بعض فالأكثر منها غير معلوم وما حصل لنا الفرق بينهما إلا باتباع المعاني والنظر إلى المصالح وفي أي مرتبة تقع وبالاستقراء المعنوي و لم نستند فيه لمجرد الصيغة وإلا لزم في الأمر أن لا يكون في الشريعة إلاً قسم واحد لا على

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الموافقات، ج3،ص 415.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- هامش الموفقات، ج3،ص415.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- الموافقات، ج3،ص 412.

أقسام متعددة والنهى كذلك أيضا)(1)

ويقول في موضع أخر من كتابه: (أن الشيء إذا كان له أحكام شرعية تقترن به فهي منوطة به على مقتضى المصالح الموضوعة في ذلك الشيء)

ويقول في نص آخر: (منها الفرق بين ما يطلب الخروج عنه من المباحات عند اعتراض العوارض المقتضية للفساد، ولا يطلب الخروج منه وإن اعترضت العوارض، وذلك أن القواعد المشروعة بالأصل إذا داخلتها المناكر، كالبيع والشراء و المخالطة و المساكنة إذا كثر الفساد في الأرض واشتهرت المناكر، بحيث صار المكلف عند أخذه في حاجته وتصرفه في أحواله لا يسلم في الغالب من لقاء المنكر أو ملابسته، الظاهر يقتضي الكف عن كل ما يؤديه إلى هذا، ولكن الحق يقتضي أن لا بدا له من اقتضاء حاجته .... لأنه أن فرض الكف عن ذلك أدى إلى التضييق والحرج وتكليف ما لا يطاق وذلك مرفوع عن هذه الأمة )(2)

ويضرب لنا ابن العربي مثالاً فيقول: (فإن قيل فالحمام دارا يغلب فيها المنكر فدخولها إلى أن يكون حرماً أقرب منه إلى أن يكون مكروهاً. فكيف أن يكون جائزاً؟ قلنا الحمام موضع تداو وتَطَهُّر فصار بمترلة النهر، فإن المنكر قد غلب فيه بكشف العورات وتظاهر المنكرات فإذا احتاج إليه المَرْءُ دخله ودفع المنكر عن بصره وسمعه ما أمكنه)(3)

وهذا نص آخر صريح في تبنى المعيار الموضعي، يقول الشاطبي: (إن الأوامر والنواهي في التأكيد ليس على رتبة واحدة في الطلب الفعلي أو التركي وإنما يحسب تفاوت المصالح الناشئة عن امتثال الأوامر واجتناب النواهي والمفاسد الناشئة عن مخالفة ذلك) (4)

بمعنى أن دلالة الأوامر والنواهي عن الأحكام ليست على تساو في الطلبين، لكننا نستطيع تمييز رتبتها إن عجزنا عن معرفة ذلك من صيغها، عن طريق المصالح والمفاسد الناتج

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- الموفقات ، ج3، ص 419.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الموفقات، ج3،ص 419.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - الموافقات، ج3،ص526.

 $<sup>^{4}</sup>$  - الموافقات، ج $^{3}$ ، ص $^{536}$ .

عن الامتثال فعلا أو تركا.

والخلاصة أن هذه الطائفة من النصوص التي أوردناها تدل بصدق وصراحة عن مدى اهتمام الشاطبي بالمصالح ومدى أهميتها عنده في الاجتهاد والاستنباط، بل وترشيد الأحكام وتوجيهها.

#### البند الثالث: المعيار الشكلي عند الشاطبي:

الشاطبي وهو الفقيه الأصولي المدقق ، لا يعزب عنه ما للأحكام الشرعية من علاقة بالنص الشرعي . الشرعي .

كما لا يخفى عليه وهو الرجل المقاصدي ذو النظر المصلحي أن لهذه الأحكام مصالح شرعت لأجل تحقيقها، سواء عقلنا معناها من خلال السياق النصي أو لم نعلقها توقفا عند حد الامتثال فحسب.

فالشاطبي، لا يستبعد استعمال المعيارين في الواقع التطبيقي لأنه يعتبر الأوامر والنواهي أصول والمصالح الواردة عليها فروعا ولا يمكن أن نعمل بالفرع إلا من خلال أصله، كما لا يُكتفى بالأصل لأن الفرع نافلة أي زيادة تدعم الأصل، لهذا فإن المعيار الشكلي القائم على الأوامر والنواهي يستعان به في فهم الأحكام غير المعقولة أي التعبدية، وكما قال الشاطبي: (إن كل أمر ولهي لابد فيه من معنى تعبدي وإذا ثبت هذا لم يكن لإهماله سبيل) (أ) كذلك قد (يُفهم من الأوامر والنواهي قصدٌ شرعي، بحسب الاستقراء وما يقترن بحام من القرائن الحالية أو المقالية الدالة على أعيان المصالح في المأمورات والمفاسد في المنهيات، فإن المفهوم من قوله تعالى (أقيموا الصلاة) المحافظة عليها والإدامة لها) (2) فصيغة النص، وفعل الرسول في، وقوله في: «صلوا كما رأيتموني أصلي» (3) و قول الله

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - نفس المرجع، ج3، ص411.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الموفقات، ج3،ص 413.

<sup>3 -</sup> رواه البخاري، كتاب الأذان، باب الأذان للمسافرين، ج02، ص139/138، رقم 631، مطلعه: ارجعوا إلى أهليكم فأقيموا فيهم وعلموهم و مروهم، وذكر أشياء أحفظها و لا أحفظها، وصلوا كما رأيتموني أصلي فإذا حضرت الصلاة فليؤذن لكم أحدكم و ليؤمكم أقرؤكم)

وَ الله على دوام المحافظة على الصلوات كلها قرائن حالية وقولية تدلل على دوام المحافظة على الصلاة والتزامها .

قلت: أن الشاطبي غلّب المعيار الموضوعي ولم يهمل المعيار الشكلي، لكن جمال الدين عطية في كتابه الموسوم (نحو تفعيل المقاصد الشرعية) يؤكد أن الشاطبي استعمل المعيار الشكلي مما يعني أنه يناقض نفسه، وقد التمس جمال الدين هذا التناقض من نص الشاطبي الذي يقول فيه:

(إن البناء على المقاصد الأصلية ينقل الأعمال في الغالب إلى أحكام الوجوب إذا المقاصد الأصلية دائرة على حكم الوجوب من حيث كانت حفظا للأمور الضرورية في الدين المراعاة باتفاق وإذا كانت كذلك صارت الأعمال الخارجية عن الخط دائرة على الأمور العامة وقد تقدم أن غير الواجب بالجزء يصير واجبا بالكل وهذا عامل بالكل فيما هو مندوب بالجزء أو مكر أو مباح يختل النظام باختلاله فقد صار عاملا بالوجوب.

فأما البناء على المقاصد التابعة فهو بناء على الحظ الجزئي، والجزئي لا يستلزم الوجوب فالبناء على المقاصد التابعة لا يستلزم الوجوب فقد يكون العمل مباحا أما بالجزء وأما بالكل والجزء معا وأما مباحا بالجزء مكروهاً أو ممنوعا بالكل )(1)

قال الأستاذ عطية (إذا كان الشاطبي يسعى في النص الأول إلى التعرف إلى مراتب التكليف من وجوب وندب وإباحة للتواصل إلى ترتيبها على الضروريات والحاجيات والتحسينات فإننا نجده قد ناقض ذلك في نص آخر حيث رتب على كون الأمر ضروريا أن يكون واجبا)(2)

من وجهة نظري، وعلى حسب فهمي لكلام الشاطبي، أعتقد أن الشاطبي لا يناقض نفسه، خاصة إذا عدنا إلى رأس المسألة التي بني عليها كلامه، فهو يتحدث عن العمل الموافق لمقاصد الشرع، والموافقة إما أن تكون للمقاصد الأصلية و إما للمقاصد التابعة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الموافقات، ج2، ص 340/339.

<sup>2-</sup> نحوى تفعيل المقاصد الشرعية، ص 67.

كأني بالشاطبي - حسب ما فهمت من كلامه - يحقق ويدقق في أثر المقاصد الشرعية الأصلية إذا روعيت في العمل، وملخص ما أورده الشاطبي عن نتائج مراعاتها في العمل إن كان على وفقها يتمثل في النقاط الآتية:

: العمل عبادة إذا توفرت الحقائق التالية 1 العمل يصير العمل عبادة إذا توفرت الحقائق التالية 1

- -أن يكون العامل يقصد مجرد الامتثال للأمر والنهى دون مراعاة حظ النفس.
  - -أن لا يلتفت العامل إلى الحظوظ الخاصة لأنها ليست واجبة المراعاة.
- العامل بالمقاصد الأصلية قائم بعبء ثقيل لأنه من الضروريات والضروريات هي المصالح المطلقة الخالية عن الحظوظ الذاتية أو الخاصة .
- 2- العمل تحت ظل المقاصد الأصلية يجعل تصرفات المكلف كلها عبادة سواء كانت تصرفات تعبدية أو غير تعبدية .
  - 3- العمل بالمقاصد الأصلية ينقل الأعمال في الغالب إلى أحكام الوجوب لأن المقاصد الأصلية تدور على حكم الوجوب لأنها حفظٌ للضروريات.
    - 4- المقاصد الأصلية تتضمن حصول المصالح ودرء المفاسد.
    - 5- تصير الطاعة أعظم وإذا خولفت كانت المعصية أعظم.

وبعد أن ساق هذه الآثار المترتبة عن العمل بالمقاصد الأصلية استنتج من ذلك قاعدة مفادها أن (أصول الطاعات وجوامعها إذا تُتُبعت وُجدت راجعة إلى اعتبار المقاصد الأصلية وكبائر الذنوب إذا اعتبرت وُجدت في مخالفتها )(1)

وتقرير الشاطبي لهذه القاعدة كان بناء على أن المقاصد الأصلية (دائرة على حكم الوجوب حيث كانت حفظا للأمور الضرورية في الدين المراعاة باتفاق)<sup>(2)</sup> فالواجب لا ينتج عنه إلا واجب.

والخلاصة إن ما قيل عن تناقض الشاطبي في أحذه بالمعيار الموضوعي تارة و بالمعيار

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الموفقات، ج2، ص343.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الموفقات، ج2، ص 339.

الشكلي أخرى - اعتقد خلاف ذلك- والنص الذي أورده جمال الدين عطية لم يرد فيه أن الضروريات حتى تعتبر ضروريات يلزم أن تكون واجبة، إنما وصفها بأنها تنقل الأعمال للوجوب، وهذا أمر واضح، لأن العمل بالضروريات يعني العمل بأعلى مراتب المصالح التي تمس الحاجة إليها ومنه كل عمل يرجع إلى تحقيق أمر ضروري يكون واجباً وهذا من باب إعمال المصالح في الأحكام . وبالتالي لا أرى أن هناك تناقضاً بين نصوص الشاطبي والله أعلم.

كما سجل جمال الدين عطلة تناقضاً آخر للشاطبي، انطلاقا من قوله (فعلى هذا إن كانت الطاعة والمخالفة تنتج إلا أمراً جزئياً، فطاعة لاحقة بالنوافل واللواحق الفضلية، والمعصية صغيرة من الصغائر)<sup>(1)</sup>. يقول الدكتور عطية: (فإن الدلالة الثانية تؤدي بنا إلى الدور لأن المطلوب الوصول إليه هو معرفة ما هو كلي وضروري فكيف نجعله طريقاً للتعرف ونحن لم نعرفه بعد)<sup>(2)</sup>

قلت: لمعرفة مقصود الشاطبي من كلامه السابق لا بد من ربط أوله بـ آخره، لأن كلامـه كالسلسلة يطلب أوله آخره و يرجع أوله لآخره و لا يستغن بعضه عن بعض . أقول :قال الشاطبي في أول المسألة وهو يتكلم على ضروب المصالح و المفاسـد : ( إلا أن المصالح والمفاسد ضربان .

أحداهما: ما به صلاح العالم أو فساده كأحياء النفوس في المصالح وقتلها في المفاسد والثاني: ما به كمال ذلك الصلاح أو ذلك الفساد)<sup>(3)</sup> وبعد أن بين أن للضربين مراتب، وضرب أمثلة لكل منهما، أسس كلاماً آخر مبنياً على ما تقدم فقال: (فعلى هذا إن كانت الطاعة والمخالفة تنتج من المصالح أو المفاسد أمرا كليا ضروريا ... وإن لم تنتج إلا أمرا جزئياً)<sup>(4)</sup> عند مقابلة النصين نجد أن:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الموافقات، ج2، ص 512.

 $<sup>^{2}</sup>$  نحو تفعيل مقاصد الشرعية، ص $^{65}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الموافقات، ج2، ص511.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الموافقات، ج2، ص 512.

ما به صلاح العالم يقابله الأمر الكلي الضروري وما به كمال ذلك الصلاح يقابله الجزئي وعندا ربط ما قلناه بالأمثلة التي ساقها نجد أن:

إحياء النفوس في المصالح وقتلها في المفاسد يعتبر أمراً كلياً ضرورياً به يكون صلاح العالم. وعلى هذا فالطاعة فيما به صلاح العالم تعتبر آلية يتحدد به معرفة أن الأمر هـو مـن الضروريات والمخالفة مفسدة لهذا الأمر الضروري.

أما الطاعة فيما به كمال ذلك الصلاح أو الفساد فهي آلية تتحدد بها الحاجيات و التحسينات لأنها تتعلق بأمور جزئية.

ومنه ندرك أن قتل النفس في الجهاد يؤكد لنا ضرورية الدين، وإحياء النفس ببذل المال، وأكل الميتة تصرفان يدلان على ضرورية النفس. والدين والنفس هما مقصدان ضروريان يجب المحافظ عليهما.

وهذا الربط والتحليل نفهم كلام الشاطبي وأنه ليس فيه تناقض البتة، وما يبدو من كلامه أنه يأخذ بالمعيار الشكلي هو من قبيل الاعتبار لا الاعتماد؛ بمعنى آخر أنه لا يهمل صيغة النص الدالة على الأحكام الشرعية كما أنه لا يعتمدها مطلقاً لأن ذلك يفضي إلى الأخذ بظاهر النصوص؛ مما قد يؤدي إلى المخالفة من حيث نريد الموافقة، كما أنه لا يأخذ بالمعيار الموضوعي على إطلاقه وإن كانت له الغلبة – بل وظفه تحت مظله ضوابط وآليات نستعرضها في هذا العنوان.

## البند الرابع: آليات الأخذ بالمعيار الموضوعي عن الشاطبي:

لم يأخذ الشيخ الشاطبي بالمعيار الموضعي بإطلاق كما مر، لأنه يرى إهمال الصيغ الطلبية أمراً ونهيا إغفالا لبعض المراد الشرعي، لكن في مجال الظنيات حيث لا تدل الصيغ على المطلوب صراحة فإن الأخذ بالمعاني الواردة على النص أمر محتوم، وهذا يستدعى منا الاعتماد على بعض الآليات الموضوعية المفيدة للحكم عن طريق المعاني. وقد ذكر الأستاذ ممال الدين بعض هذه الآليات نذكرها هنا

#### 1- آلية معرفة المقصود الأصلى من المقصود التبعى

يقول الشاطبي عن هذه الآلية (فالضابط في ذلك أن ينظر في كل أمر هل هو مطلوب بالقصد الأول أم بالقصد الثاني فإن كان مقصود بالقصد الأول فهو في أعلى المراتب في ذالك النوع وإن كان من المطلوب بالقصد الثاني، نظر هل يصح إقامة أصل الضروري في الوجود بدونه حتى يطلق على العمل اسم ذالك الضروري أم لا. فإن لم يصح، فذالك المطلوب قائم مقام الركن والجزء المقوم (1) لأصل الضروري، وإن صح أن يطلق عليه الاسم بدونه فذلك المطلوب ليس بركن ولكنه مكمل ومتمم إما من الحاجيات وأما من التحسينات فينظر على الترتيب المذكور أو نحوه بحسب ما يؤدي إليه الاستقراء في الشرع في كل جزء منها)(2).

كلام الشاطبي واضح في جعل ما كان من المقصود الأول فإنه ركن يضر فصله عن الضروري وإن كان من الثاني فلا يضر فصله فهو حاجي أو تحسيني، والضروري لا ينخرم بفقدانه لأي منهما وإن أدى إلى خلل جزئى

#### 2-آلية التقدير بدرجة الطاعة والمعصية .

يقول الشاطبي (المفهوم من وضع الشارع أن الطاعة أو المعصية تعظم بحسب عظم المصلحة أو المفسدة عنها، وقد علم من الشريعة أن أعظم المصلحة جريان الأمور الضرورية الخمسة المعتبرة في كل ملة وأن أعظم المفاسد ما يكر بالإخلال عليها )3

هذا يعني أن الأمور الضرورية يترتب عن فعلها أعظم الطاعات وعن مخالفتها أعظم المفاسد، أما (إن كانت الطاعة والمخالفة تنتج من المصالح والمفاسد أمر كليا ضروريا كانت الطاعة لاحقة بأركان الدين والمعصية كبيرة من كبائر الذنوب وإن لم تنتج إلا أمراً جزئيا فالطاعة لاحقة بالنوافل واللواحق الفضلية والمعصية صغيرة من الصغائر)(4).

<sup>1 -</sup> ضبطها المحقق حسن أل سليمان مشهور - هكذا - المقوم - بينما ضبط دراز وغيره ب(المقام) قال مشهور الأن المقام صفة للمطلوب فلا تدل على المعنى المطلوب الذي يريده الشاطبي

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الموافقات، ج3، ص 494.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- الموافقات، ج2، ص 511.

<sup>4 -</sup> الموفقات، ج2، ص 512.

#### 3- آلية الاستناد إلى الوعيد والحدود الشرعية

هذه الآلية تعتبر من أعظم طرق معرفة عظم المصالح والمفاسد، فكل حكم توعد الله عليه بالعقاب الأليم أو الشديد و دخول النار والحرمان من الجنة واللعنة والبعد عن الحق أو أقام لأجل حفظه حداً معلوماً، يعتبر أمراً ضرورياً، حكمه الوجوب فعلاً أو التحريم تركاً. وكما أخذ بها العز – كما مر – أخذ بها الشاطبي كذلك حيث يقول (وقد علم من الشريعة أن أعظم المصالح جريان الأمور الضرورية الخمسة المعتبرة في كل ملة وأن أعظم المفاسد ما يكر بالإخلال عليها والدليل على ذلك ما جاء من الوعيد على الإخلال بها كما في الكفر وقتل النفس وما يرجع إليه، والزنا والسرقة وشرب الخمر وما يرجع إلى ذلك مما وضع له حد أو وعيد، بخلاف ما كان راجعا إلى حاجى أو تكميلي فإنه لم يختص بوعيد في نفسه ولا بحد معلوم يخصه، فإن كان كذلك فهو راجع إلى أمر ضروري )(1)

#### 4- آلية اعتبار جهة الخط.

الخطوط عند الشاطبي، قسمان: حظ عاجل و حظ غير عاجل.

الخط العاجل: كقيام الإنسان بمصالح نفسه وعياله من قوت وزوجة ومسكن وملبس، هذا الحظوظ طلب الشارع تحصيلها طلب ندب لا وجوب، لأنه لو كانت تحت طلب الوجوب لكان أمر بما لا يطلق والشريعة مترهة عن ذلك .

الخط غير العاجل: فهو يشتمل على فروض الأعيان كالعبادات وعلى فروض الكافيات كالولايات العامة والقضاء والتعليم فقسم الأعيان من الحظوظ غير العاجلة، طلبه الشارع طلب وجوب ومخالفته تقتضى التحريم، وأقيمت لأجلها العقوبات.

أما قسم الكفايات فحظ المكلف فيها يأتي بالقصد الثاني لأنها لم تطلب لذاتها بل لما فيها من الخير العام و المصلحة العامة.

ملخص ما سبق : أن الحظوظ العاجلة خاصة بمصالح الدنيا بتعبير العز بن عبد السلام - أما الحظوظ غير العاجلة فهي خاصة بمصالح الآخرة، ومنه يمكن القول أن ما كان من مصالح

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الموفقات، ج 2، ص511.

الدنيا فهو حظ عاجل مطلوب على الإباحة أو الندب فهو حاجي أو تحسيني أما ما كان من المصالح الآخرة سواء من فروض الأعيان أو الكفاية فهو على الوجوب فهو إذا من الضروريات .

#### ملاحظة:

رأى الأستاذ عطية في كلام الشاطبي عن الحظوظ وربطها بالقواعد الكلية تناقضاً وتعارضاً حيث يقول الأستاذ أن: (الشاطبي ناقض ما قاله من قبل من تلازم بين الوجوب والضروري سواء أدى الأول إلى الثاني أو الثاني إلى الأول - وقد فندنا ذلك - وحصر الوجوب فيما ليس فيه حظ للمكلف بينما جعل ما فيه حظ للمكلف على الندب أو الإباحة )(1).

قلت هذا من الشاطبي زيادة نشر وتفصيل، إذا علمنا أن المقاصد الأصلية عنده تعيني الخاجيات والتحسينات، فهناك رابط يربط المقاصد الأصلية بالضروريات وهو رابط الوجوب، أي ما كان من الضروريات فهو من المقاصد الأصلية لذا كانت فروض الأعيان والكفايات مقاصد أصلية مطلوب فعلها على سبيل الوجوب، فلا حَظ ً للمكلف فيها.

بخلاف المقاصد التابعة التي تتضمن الحاجيات والتحسينات فدخل تحت هذا الصنف الحظوظ العاجلة للمكلف فهي غير مطلوبة وجوباً، إذ ليس على المكلف وجوب اكتساب حظوظه، بل على الإباحة والندب، إلا لضرورة تمس الحاجة إليها لحفظ ضروري من الضروريات الواجبة التحصيل والمطلوبة بالقصد الأول، فهنا نخرج من دائرة الحظوظ العاجلة إلى غير العاجلة.

و مَرَدُّ، التناقض الذي رآه جمال الدين مبنى على ما أورده من التناقض السابق، فإذا تبين أنه لا تناقض في الأول نتج عنه لا تناقض هنا .والله أعلم

الفرع الثالث: طرق معرفة الأحكام عند بعض العلماء:

<sup>1-</sup> نحو تفعيل مقاصد الشريعة، ص68.

#### البند الأول: القرافي و المعيار الموضوعي:

لقد تبنى القرافي - وهو تلميذ العز بن عبد السلام - المعيار الموضوعي الدي تبناه شيخه، إذ يلخص لنا رأيه مفرقاً بين ما دلت صيغته على الأمر أو النهي وما لم تدل على ذلك .يقول في شأن ما دلت صيغته على أمر أو نهي: (وكذلك نعتقد فيما لم نطلع فيه على مفسدة و لا مصلحة، إنه مصلحة إن كان في جانب الأوامر، و فيه مفسدة إن كان في جانب النواهي طرداً لقاعدة الشرع في رعاية المصالح)(1).

أما ما دلت صيغته على أحد الأمرين، فيقول: (اعلم أن الأوامر تتبع المصالح كما أن النواهي تتبع المفاسد و المصلحة وإن كانت في أدنى الرتب كان المرتب عليها الندب وإن كانت في أعلى الرتب كان المرتب عليها الوجوب. ثم إن المصلحة ترتقي ويرتقي الندب بارتقائها حتى يكون أعلى مراتب الندب يلي أعلى مراتب الوجوب، وكذلك نقول في المفسدة التقسيم بجملته، وترتقي الكراهة بارتقاء المفسدة حتى يكون أعلى مراتب المكروه يلى أدنى مراتب التحريم)(2)

ويجلي القرافي بوضوح أخذه بالمعيار الموضوعي في هذا النص التالي حيث يقول: (فإن السرقة لما كان فيها ضياع المال لهي عنها، ولما كان القتل فوات الحياة لهي عنه، ولما كان في الخمر ذهاب العقول لهي عنه، فلا جرم لما صار الخمر خلاً ذهب عنه النهي، فالاستقراء ذَلَّ على أن المفاسد والمصالح سابقة على الأوامر والنواهي، والثواب والعقاب تابع للأوامر والنواهي، فما فيه مصلحة أمر به فإذا فعل حصل العقاب. وما فيه مصلحة أمر به فإذا فعل حصل الثواب، فالثواب والعقاب في الثالثة والنهي والأمر في الرتبة الثانية والمفسدة والمصلحة في الرتبة الأولى)(3). فالقرافي يأخذ بصراحة بالمعيار الموضوعي و يقرر (أن عادة الله تعالى في الشرائع أن الأحكام تتبع المصالح على اختلاف رتبها)(4)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- القرافي، الفروق، القاعدة 66.ط/دار السلام ج2 ص483). ط/دار الكتب العلميةج2،ص 110/109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- الفروق ،ف 136 (ج3\845) السلام . (3\94) المعرفة

 $<sup>^{3}</sup>$  - الفروق ، ف241 . ط/ دار السلام ج $^{4}$  ص $^{1281}$ ) ط/دار العلمية (ج $^{4}$ ص $^{263/262}$ ).

<sup>. 167</sup> ط/دار العلمية ج3 ط/دار السلام ج3 س4 سالام ج4 سالام ج4 سالام ج4 سالام ج4 سالام بالمادار العلمية بالعلمية بالعلمية بالمادار العلمية بالعلمية بالعلم بالع

التبعية بأسلوب آخر فيقول: (أن المصلحة التي تصلح للندب لا تصلح للوجوب ... وإن الشرع خصص المرتبة العليا من المصالح للوجوب وحث عليها بالزواجر صوناً لتلك المصلحة جعن الضياع، كما خصص المفاسد العظيمة بالزواجر و الوعيد حسماً لمادة الفساد عن الدخول في الوجود)(1)

والخلاصة أن القرافي و الشاطبي يأخذ بالمعيار الموضوعي فيعتمدان على نوع المصلحة ودرجتها لمعرفة نوع الحكم الذي شرع للمسألة، ولعل هذا المنهج أضبط من معرفة الأحكام من الوصول لِحِكَمها و مصالحها لأن معرفة الحُكْم تحتاج إلى علم بالعربية إذا تعلق بالصيغة (وإن تعلق بالمعاني من المصالح والمفاسد مجردة عن اقتضاء النصوص لها أو مسلمة من صاحب الاجتهاد في النصوص فلا يلزم في ذلك العلم بالعربية وإنما يلزم العلم بمقاصد الشرع من الشريعة جملة وتفصيلا)(2)

وهذا المعيار أنسب لمعرفة أحكام المستجدات والحوادث المرسلة التي لا ترجع إلى نص أو إجماع أو قياس، إذ به يتسنى للشريعة بفقهها وأصولها مواكبة الأحداث ومسايرة الظروف.

## البند الثاني: مطفى زيد والمعيار الموضوعي:

(ليس بين العلماء خلاف في أن كل ما تضمن حفظ هذه الأصول فهو مصلحة واجبة الراعية) (3) هكذا يقول مصطفى زيد لأن الأصول الخمسة (الضروريات) هي مصالح أو مقاصد عليا فكل ما يخدمها حفظا فهو واجب لأن ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب ويضرب الشيخ مصطفى أمثلة لذلك منها .

- جمع القرآن الكريم حيث أرسل أبوبكر إلى زيد (فكلفه جمع القرآن و لم يكن قد استشار الصحابة، وحصل على إجماع منهم فهو إذا حكم للمصلحة وحدها )(4)

 $<sup>^{1}</sup>$  - نفس المرجع .ط/ دار السلام ج $^{2}$  ص $^{2}$  ط/دار العلمية ج $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الموافقات، ج5،ص 124.

 $<sup>^{3}</sup>$  - المصلحة في التشريع الإسلامي مصطفى زيد، ص  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - نفس المرجع، ص 41.

- جمع القرآن في مصحف واحد في عهد الخليفة عثمان حيث (شرع له حكماً هو جمع الناس على مصحف واحد. حرص عثمان على أن يكون هو الصحيح وترك ما سواه و لم تتحدث الرواية عن إجماع اعتمد عليه عثمان وهو يشرع هذا الحكم فهو كسابقه شرع للمصلحة وحدها)(1)

## البند الثالث: الناحمي ومعايير التعرض على الأحكاء و المحالم

كونه من المعاصرين للذين يبحثون في علم المقاصد ويجعلونها من الأهمية بمكان في العملية الاستنباطية، نقطع بأخذه بالمعيار الموضوعي وكتابه الاجتهاد المقاصد ملئ بالنصوص الدالة على ذلك منها.

فقوله مثلاً: (وإجمالاً فإن الأحكام بمقاصدها المختلفة تشكل النظام الشامل والنسيج الأصولي المتناسق الذي على المجتهد أن يستحضره ويطبقه في عملية الاستنباط وأن لا يكتفي تجاهه بالاهتمام بالألفاظ والمباني وظواهر النصوص والأحكام دون النظر إلى المعاني والأسرار ومختلف أوجه التأويل والتعليل)(2)

ويقول في موضع آخر عن دور المقاصد أنها (تُمَكِّن الفقيه من الاستنباط على ضوء المقصد الذي سيعينه على فهم الحكم وتحديده وتطبيقه )(3)

لكن الملاحظ من بعض نصوص الأستاذ الخادمي أنه يفرق بين الأحكام الثابتة بالنصوص والإجماع وبين الأحكام الثابتة بالظنيات وهو ما فهمناه من نصوص العز و الشاطبي كما سبق.

فعن الأحكام الثابتة بالنص أو الإجماع يقول الخادمي: (ومعنى أن الاجتهاد المقاصدي لا يشملها ولا ينطبق عليها لا يفيد عدم قابليتها للمعقولية والتعليلية وكونها من الأمور التي لا تفهم مصالحها ومقاصدها وغير ذلك وإنما يعني ذلك أنه لا يجوز تغييرها في وقت من الأوقات تحت موجب المصلحة أو مقتضى مقصد معين يتم ذلك التغبير، بل كل مجالات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - نفس المرجع ص42.

 $<sup>43\</sup>sqrt{42}$  الاجتهاد المقاصد الخادمي ص $^{2}$ 

<sup>(8</sup> - نفس المرجع ص (44)انظر ابن عاشور ص

الشريعة يمكن فهم مصالحها ومشروعيتها بناء على قاعدة كون الشريعة قد انطوت على ما فيه مصالح الناس في العاجل والأجل )(1)

أما مسائل الظنيات أو التي لا ترجع إلى نص أو إجماع فهي كما يقول (تسمى منطقة الفراغ أو منطقة العفو والتي يحكم فيها بموجب النظر المصلحي و المقاصد الشرعية عن طريق القياس الفرعي والكلي والاستحسان والعرف واعتبار المآل)<sup>(2)</sup>

فمن وجهة نظر الخادمي، المعيار الموضوعي الغالب أنه يكشف عن أحكام المستجدات وحوادث العصر التي لا نص يرشد إليها، هذا ما يؤكده في هذا النص بقوله (فالمقاصد الشرعية من المعطيات الضرورية التي يعاد إليها في معرفة أحكام حوادث الزمن وأحواله ولاسيما في عصرنا الحالي الذي تكاثرت قضاياه وتضحمت مستجداته وتشابكت ظواهره و أوضاعه .....وليس لذلك من سبيل سوى بجعل المقاصد إطارا جامعاً وميداناً عاماً يمكن أن ندرج فيه طائفة مهمة من أوضاع عصرنا)(3)

#### الخلاحة:

هي أن الجمع بين المعيارين وهو مذهب أغلب العلماء - و هو الرأي السديد في اعتقادي المقبول عقلا وشرعا – فلا يعني الأخذ بالمعيار الموضوعي هو طرح للمعيار الشكلي (وإنما يعني استخدام المقاصد باعتبار كونها معاني وقواعد مستخلصة من عموم الأدلة وسائر التصرفات والأمارات الشرعية المبثوثة في الكتاب والسنة والآثار الشرعية المتعددة)(4)

و يبقى رأي الشاطبي أكثر دقة في إعمال المعيارين، حيث لم يهمل الصيغة ولا المعاني لأن الصيغة هي الأصل والمعاني هي الفرع، وانعدام الأصل يعني انعدام الفرع فلم يبق إلاً العمل بهما معاً في إطار تكاملي يدفعنا إلى القول بالجمع بين المعيارين وهذا ما أكده

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الاجتهاد المقاصد، ص183.

<sup>.</sup> نفس المرجع، ص 196.

<sup>3 -</sup> نفس المر جع، ص 221.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - نفس المرجع ،ص 221.

الخادمي في آخر كتابه: الاجتهاد المقاصدي حيث يقول: (فبيان حكم وضع أو حال معاصر يتم بإعمال المقاصد والأدلة معاً ؟بإعمال المقاصد بصفة مباشرة وبصفتها قواعد مستنتجة من الأدلة. وبإعمال الأدلة بصفة غير مباشرة بصفتها الشرعية باعتبار كونها أساس تلك المقاصد)(1)

وهذا الفهم نتجنب التفريط الواقع في فهم النصوص والأدلة على ظاهرها وبمجرد صيغها، كما نتجنب الإفراط الآتي من إهمال صيغ النصوص والاعتماد في كل الأحوال على المعاني المستوحاة من النص وحدها، لأن كلا الطرفين، يفضي العمل به إلى مخالفه مقصود الشارع من حيث نريد الموافقة، لهذا كان الأحذ بهما معاً، هو المنهج الوسط بين الإقدام و الإحجام.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الاجتهاد المقاصدي ص221.

# 

نياعاً لِمانيقية من أنه فيمنا الاعتلاف

المالب إلى القاصم على الفروي

العالب النابق : سابل يطنبون فيشا بالا المسائل المسائل المسائل في المسائل المسا

#### تمهيد:

لا شك أن للمقاصد علاقة بالعلوم الشرعية خاصة الأحكام الفقهية الجزئية وذلك لأن الأحكام الشرعية ما وجدت إلا لتحقيق مقاصدها في الخلق أي إما أحكاما للمصالح جالبة أو أحكاماً للمفاسد دارئة، ولما كانت الأحكام الشرعية شديدة الصلة بالفعل الإنساني تحت نظرية التكليف الشرعي لزم أن يكون الفعل الإنساني التكليفي ذو مقصد شرعي، خصوصاً إذا علمنا (أن الإنسان مُكلَف خُلِق ليلتزم بما فيه كلفة ومشقة بحيث ينتهي ذلك إلى تحقيق هدف واحد هو عبودية الإنسان لله تعالى)(1)

ومن جهة أخرى أن الفعل الإنساني (2) أو تصرفات الإنسان تمثل واقعاً إنسانياً يتأثر بالظروف المحيطة به، سلباً وإيجاباً، قوة وضعفاً، خطأً وصواباً، قصداً أو من غير قصد، وهذا الواقع الذي اكتنفته الأشياء وما يناقضها لزم أن تَبرُز و تَظهَر المقاصد الشرعية كمجسات استنطاق لهذا الواقع، تَمُدُّه بما يحتاج إليه من التَّرشيد والتَّوجيه والتقصيد.

ومن هنا ندرك أن للمقاصد الشرعية، أثر بليغ في الفروع الفقهية والأحكام الجزئية على اعتبار أنها وِجْهة الأحكام المقصودة، وأن كل حكم أو فرع فقهي لا يجلب أثراً إيجابياً أو يدفع أثراً سلبياً فهو حكماً فقهي غير مؤسس، غير مقبول من وجهة النظر الشرعي.

المطلب الأول: الخروريات الخمس وأثر ما على الغروع: الغرع الأول: حراسة الخروريات بين النظرية و التطبيق

 $<sup>^{-1}</sup>$  مقاصد الشريعة آفاق التجديد ، ص $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> هو تلك التصرفات التي تصدر عن الإنسان بإرادته واختياره تلبية لدواعيه ودوافعه التي تنشأ فيه مقاصد الشريعة آفاق التجديد، ص 81.

القارئ لكتب علماء الأصول القدامي وما دونوه في مبحث القياس خصوصاً عند مسلك المناسبة ومبحث المصالح المرسلة ومبحث التعارض والترجيح عن الضروريات الخمس يلاحظ ما يلي:

- عدم التجديد في مبحث الضروريات الخمس من لدى الغزالي حتى الشاطبي.
  - تكرار الأمثلة ومحدوديتها في التمثيل لكل ضروري.
  - تكرر الأمثلة الخاصة بتعارض الضروريات في نفسها.

حيث بقيت الدراسة حول الضروريات الخمس في الدراسات الأصولية القديمة والمعاصرة عبارة عن بحوث تجريدية أو كما يقول عبد الرحمان القرضاوي (هي رياضة ذهنية بحتة يحفظها المتلقي بألفاظها وأمثلتها وإذا فعل، فقد أَلَمَّ بها كاملة. فهذه النظرية لا وجود لها في كتب الفروع الفقهية)(1)

ومن تتبع الأمثلة المحدودة المكررة في كتب القدامي والتي أعادها المعاصرون تجعلنا نتساءل عن أهمية هذه النظرية في عالم الواقع الإنساني!!!

هذا ما دفع عبد الرحمان القرضاوي ليقول: أن (النظرية بشكلها وتفاصيلها غير مذكورة إلا في كتب الأصول، وتطبيقاتها الفقهية معدودة ومحدود، ذلك أن تطبيقاتها الفقهية محصورة في الأمثلة الروتينية المستهلكة المكررة المُمِلة التي ذكرها الغزالي في القرن السادس الهجري)<sup>(2)</sup>. إذا علمنا إن للأمثلة دور كبير في توضيح المضمون، و دور فعال في إبراز الفكرة وقد نبه الغزالي في شفائه إلى هذه الحقيقة عندما لاحظ اضطراب الخائضين في شرح مبحث المناسبة من مبحث العلة في القياس فقال: (و معظم الغموض في هذه القواعد منشأه الاكتفاء بالتراجم و المعاقد دون التهذيب بالأمثلة)<sup>(3)</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - عبد الرحمان القرضاوي ، مقاصد ابن تيمية والجمهور ص340.

 $<sup>^{2}</sup>$  - مقاصد الشريعة بين ابن تيمية و الجمهور، ص $^{340}$ 

<sup>3-</sup> شفاء الغليل، الغزالي، ص207

كما انتقد كثير من الباحثين هذه النظرية منهم طه جابر العلواني الذي أبدى تَـذَمره الفكري منها حيث أكد أن (هذه الأمور التي عدوها مقاصد للشريعة - لم تستطيع أن تقدم أو تُولِد منظومة الأحكام التي نحتاجها لتغطية ومعالجة كل مستجدات الحياة التي سيتعلق بما الفعل الإنساني حتى يوم الدين، بل اكتفَت بأن بينت لنا حِكَم الشريعة والتشريع وفوائدها التي تعود على ضرورياتنا وحاجياتنا وتحسينياتنا بالحفظ والتسديد والحماية فهي في وضعها الذي حددوه ابتداء من إمام الحرمين الجويني ثم الغزالي إلى ابن عاشور، تعتبر بمقام الحِكَم والمقاصد لدعم القياس وتوسيع آفاقه من ناحية، ولتعزيز ودعم الأحكام الشرعية لمصالح العباد، وبَقِيت الأحكام الشرعية التكليفية منها والوضعية تدور على محاور الأوامر والنواهي والمنطلقات اللغوية التي أدت إلى بناء وتدعيم الاتجاه الجزئي في النظر الفقهي)(1)

ورغم ما قيل عن هذه الضروريات فإنها تبقى صامدة أمام كل انتقاد، وهي نقطة انطلاق و وصول كل باحث في علم المقاصد. ويتأكد ذلك عند معرفتنا الأثرها على الأحكام الفقهية.

## الفرع الثاني: جوانب تأثير المقاحد على الفروع

للمقاصد بصفة عامة أثر على الأحكام الفقهية، سواء منها الأحكام الثابتة بالنص أو الإبطال الإجماع أو القياس أو أحكام القضايا التي لم يشهد لها الشارع بالاعتبار أو الإبطال كالنوازل والمسائل المستحدة . ويزداد هذا الأثر مع المقاصد الضرورية الكلية باعتبارها الأصل الكلي الذي تنطوي تحته جميع الأحكام الجزئية. يقول الجويني: (إذا وقعت الواقعة فأحوج المحتهد إلى طلب الحكم فيها، فينظر أو لا في نصوص الكتاب، فإن وجد مسلكاً دالاً على الحكم فهو المراد وإن أعوزه انحدر إلى نصوص الأحبار المتواترة، فإن وجد وإلا انحط إلى نصوص أخبار الآحاد ... فإن عدم المطلوب في هذه الدرجات لم يخض في القياس بعد، ولكنه ينظر في كليات الشرع و مصالحه العامة )(2)

<sup>1 -</sup> مقاصد الشريعة آفاق التجديد ، ص84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - البرهان ، الجويني، ج2 نص875/874.

فالمقاصد بوجه عام والمقاصد الضرورية بوجه خاص هي قبلة المجتهدين ومصباح المتفقهين ( ومرجعاً بينهم عند اختلاف النظار، وتبدل الأعصار، وتوسلا إلى إقلال الاختلاف بين فقهاء الأمصار، ودربة على الإنصاف في ترجيح بعض الأقوال على بعض عند تطاير شرر الخلاف)(1)

وبخصوص المقاصد الضرورية فإن لها أثراً بليغاً على الفروع الفقهية، تتضح معالمه على الأحكام الشرعية الفروعية من ثلاث جوانب: جانب التأكيد وجانب التقرير وجانب الترجيح.

فإذا علمنا أن الأحكام الشرعية:

منها المستندة إلى دليل: سواء كان قطعياً: كالحدود والمقدرات والمعدودات وما ثبت بنص قاطع. أو ظنياً: لسبب من أسباب الظنية، كالاشتراك في اللفظ مثل لفظ القُرْء، أو للدلالة الاقتضاء مما يقتضي زيادته لصحة الكلام أو صدقه أو كماله.

ومنها غير المستندة إلى دليل:أي، لم يشهد لها الشارع لا بالاعتبار ولا بالإبطال، كالأقضية والحوادث والمستجدات التي لم نجد لها دليل نستند عليه ولا نظير تقاس عليه، ما يقتضي النظر إلى مبادئ الشرع العامة ومقاصده ومصالحه التي يتوحاها من تشريع الأحكام.

من هنا يتوضح لنا جلياً أثر المقاصد الضرورية على الأحكام الفقهية فهي مؤكدة ، و مقررة و مرجحة للحكم الذي يتماشى مع مقاصد الشرع، وفق مبدأ جلب المصلحة ودرء المفسدة. هذا أثرها إجمالاً، نفصل القول فيها فيما يأتي:

#### البند الأول: المغاصد الضرورية مؤكدة للمكو:

(وهو ما ثبتت وتأكدت مصالحه المعتبرة لإجرائه على دوامه واستقراره وثباته ومن قبيل ذلك نجد العبادات والمقدرات والكفارات وأصول الفضائل والقيم والمعاملات وغيرها)<sup>(2)</sup>،

<sup>.</sup> 05 مقاصد الشريعة ، ابن عاشور ،تحقيق ابن الخوجة، ج3 ض

<sup>173</sup> - الإجتهاد المقاصدي،  $^2$ 

فمثل هذه الأمور لا يطرأ عليها تغيير ولا تتأثر لا بالزمان ولا بالمكان. وبالتالي، فالمصالح والمقاصد مبثوثة فيها، منها ما هو ظاهر، ومنها ما هو خفي، والظاهر منها مقاصده قد تتحقق لشخص بأعلى مراتبها، ولآخر أدون من ذلك. فمثلا: الحج، مقاصده المعلومة تتمثل في أداء المناسك تعبدا، وتقوية الإيمان، والتشبه بالرسول في مناسكه، اجتماع المسلمين للتناصح والتشاور، تحقيق عالمية الرسالة المحمدية، تذكر يوم المحشر، التواضع... فهذه المعاني، من الحجاج من يَتذكر ها جميعَها ومنهم من يتذكر بعضها لكن هذه المعاني تبقى ثابتة في جميع مناسك الحج.

أما دور المقصد الضرورية فهو تأكيد هذه المقاصد وبيان انسجامها مع أحكامها، وربطها مع أسبابها. فالحج على سبيل المثال هو من الأعمال الداخلة تحت مقصد الدين، وحفظ الدين يعني حفظ أسبابه، فتحقيق معاني الحج قلبا وقالبا هو حفظ للدين من جانب وجوده. ومن هنا يتبين لنا أن مقصد الدين، يؤكد لنا ضرورة حفظ معاني العبادات بمختلف أنواعها ومراتبها، فالاجتهاد المقاصدي اليوم هو تحت رعاية المقاصد الضرورية التي تعمل على (تأكيد الثوابت الإسلامية وجعلها غير قابلة للتغيير والتعديل تحت ضغوط الواقع المعاصر وبموجب تغيراته وتقلبات)(1).

وبالتالي: لا يمكن أن نجد حكماً قطعيَّ الدلالة بنص أو إجماع أو قياس صـحيح إلاَّ وهـو داخل تحت مقصد ضروري، به يزداد الحكم قوة وسلامة من عبثية استنباط الأحكام والخلو من المصلحة.

وإذا نظرنا إلى علاقة الأحكام الشرعية بالمقاصد الشرعية العامة لظهر لنا أن الأحكام مُوجَهة لتحقيق مقاصد ومصالح هي مراد الشارع من شرع الأحكام، إذ أن الله لم يأمرنا إلا بما فيه مصلحة في الدارين أو في أحدهما، وكما يقول العز (ولم يشرع حكما من أحكامه إلا لمصلحة عاجلة أو آجلة تفضلا منه على عباده)(2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الإجتهاد المقاصدي، ص223.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - شجرة النور، ص401.

وإذا تتبعنا أقسام الأحكام الشرعية بمختلف أنواعها، لاتضح لنا أن لها علاقة بالكليات المصلحية الثلاث (الضروريات والحاجيات والتحسينيات).

فالمصالح الضرورية أغلب أحكامها، الوجوب للمأمورات العالية، والتحريم للمنهيات العالية. والمصالح الحاجية أغلب أحكامها الندب للمأمورات والكراهة للمنهيات، والمصالح التحسينية أغلب أحكامها إباحة الفعل ما لم يرد حكما بالنهى عنه.

وبوجه عام، فإن (أوامر الشرع تتبع المصالح الخالصة والراجحة، ونواهيه تتبع المفاسلة الخالصة أو الراجحة)<sup>(1)</sup>. ويقول العز عن رتب المصالح أنها (ضربان: أحدهما مصلحة أوجبها الله عز وجل نظرا لعباده وهي متفاوتة الرتب إلى الفاضل والأفضل والمتوسط... الضرب الثاني من رتب المصالح: ما ندب الله عباده إليه إصلاحا له، وأعلى رتب مصالح الندب دون أدنى رتب مصالح الواجب)<sup>(2)</sup>، أما عن رتب مصالح المباح فيقول بعد أن ذكر تفاوت الأولان بعضهما عن بعض، قال: (وتتفاوت إلى أن تنتهي إلى مصلحة يسيرة لواتت لصادفنا المباح)<sup>(3)</sup>. وجميع هذه المصالح بمختلف رتبها تدور حول إقامة المقاصد الضرورية ودفع أسباب الفساد عنها.

#### فعلى سبيل المثال:

- النكاح: مصالحه كثيرة ومن أهمها حفظ النسل من عدة جهات منها التَّحصن والعفاف، الأولاد وتربيتهم، الأنس بالزوجة، استمرار النوع الإنساني، كل هذه المصالح باختلاف رتبها ضرورية و حاجية وتحسينية خادمة لمقصد النفس.

- الزكاة: فيها مصالح عامة وخاصة، تطهير المال، إغناء الفقراء، التكافل و التحابب بين الناس، حصول الأجر والثواب، كلها خادمة لمقصد المال.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الفروق، القرافي، الفرق 85، ج2، ص227.

<sup>41/40</sup> - قواعد الأحكام، ج1، ص

 $<sup>^{3}</sup>$  - نفس المرجع ص $^{3}$ 

- الصلاة: وما فيها من قيام بالعبودية وحفظ الأمر الشرعي، الراحة النفسية و الدعاء، وإحياء العبادة الجماعية، حفظ الإيمان وتقويته، كلها مصالح تعود على مقصد الدين بالحفظ والرعاية. - طاعة الأمير أو الحاكم: والجهاد معه وتطبيق أمره ونصحه وفَضِّه للخصومات و التراعات وإقامته الحدود على السُّراق والبغاة والزناة وإرساء مبادئ الدولة، كلها مصالح، المقصود منها حفظ مقصد الدين.

وإذا ثبت أن هذه المصالح دعت إليها أدلة نصية، فينظر في هذه المصالح، من حيث مدى خدمتها للمقاصد الضرورية (الدين والنفس و العقل و النسل والمال)، فكل مصلحة شأنها حفظ مقصد من هذه المقاصد، يكون ذلك تأكيداً ثانٍ بعد دلالة النص على أنها مصلحة مقصودة شرعا. وكل مفسدة شأنها الإخلال بمقصد من المقاصد الضرورية فهو تأكيد ثانٍ على أنها مفسدة مستدفعة بعد دلالة النص على تحريمها، ولأنه كما قال ابن القيم: كل (مسألة خرجت عن العدل إلى الجور وعن الرحمة إلى ضدها وعن المصلحة إلى المفسدة وعن الحكمة إلى العنت، فليست من الشريعة ولو أدخلت فيها بالتأويل)(1).

إضافة إلى ذلك فإن أثر المقاصد الضرورية يتأكدُ إذا علمنا أن كل ضروري واحب وليس كل واحب ضروريا، لأن الواحب كما رأى العز تتفاوت رتبه إلى عال ومتوسط ودون ذلك، وقد مثل لذلك بالحديث الذي سئل فيه رسول الله على عن أي الأعمال أفضل، فقال: ( إيمان بالله. قيل ثم أي؟ قال: الجهاد في سبيل. قيل ثم أي؟ قال: حج مبرور) (فجعل الإيمان أفضل الأعمال لجلبه لأحسن المصالح ودرئه لأقبح المفاسد مع شرفه في نفسه

 $^{1}$  - أعلا م الموقعين عن رب العالمين ج4

<sup>2-</sup> أخرجه البخاري، كتاب الإيمان،باب من قال إن الإيمان هو العمل، ج1،ص98، رقم26. و أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب فضل الحج المبرور، ج3،ص467، رقم1519.

و مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان كون الإيمان بالله تعالى أفضل الأعمال،مج1،ج2،ص58،رقم135(83).

وشرف متعلقه... وجعل الجهاد تلو الإيمان لأنه ليس شريفا في نفسه، وإنما وجب وجوب الوسائل... وجعل الحج في الرتبة الثالثة لانحطاط مصالحه عن مصالح الجهاد)<sup>(1)</sup>. والحلاصة، أن هناك تداخل بين الأحكام الجزئية وبين المقاصد الضرورية تداخلا كترابط الجزئي بالكلي، فمصالح الأحكام الجزئية هي في خدمة المصالح الكلية جلبا ودفعا، ولهذا لزم النظر إلى النصوص الجزئية ومعانيها من خلال ما تؤديه من خدمة للمقاصد الضرورية (فمن أخذ مثلاً بنص في جزئي معرضاً عن كليه فقد أخطأ، وكَما أنَّ من أحذ بالجزئي معرضا عن كليه فهو مخطئ، كذلك من أخذ بالكلي معرضاً عن جزئيه)<sup>(2)</sup>، لأن الشريعة كل متكامل تتظافر جميع نصوصها وأحكامها ومقاصدها لتحقيق الهدف الأسمى والمقصد الأعظم من الوجود وهو عبادة الله بما شرع.

## البند الثاني: المعاحد الضرورية معررة للحكو:

في ساحة الظنيات والحوادث المستجدة - وهو المجال الأرحب في الشريعة الإسلامية - يظهر دور المقاصد الضرورية والحاجة إليها، وأن استنفار الواقع لها بمستجداته وحوادث اللامتناهية تبعث في المقاصد دور التقرير للأحكام وفق مبادئ الشرع و أسراره وحكم المتغياة من تشريع الأحكام. ففي مجال النصوص الظنية التي تحتمل ألفاظها أكثر من معين، مثل: لفظي القرء والملامسة وغيرها (يكون الاجتهاد قائما على حصر كل تلك المعاني والأحكام وتحديد أقربها إلى المراد الإلهي وأنسبها إلى المصلحة المشروعة)(3). ولضمان استمرارية الشريعة الإسلامية ومواكبتها للحياة المتغيرة وإقامة مصالحها (اقتضى إن يكون في تعاليمها قواعد كلية تندرج فيها أحكام الوقائع التي تعرض للأفراد والجماعات وليس على الراسخين في العلم سوى النظر في تلك الوقائع و فحص ما يترتب عليها من المصالح و المفاسد حتى يصوغوا لها من تلك القواعد القيمة حكماً عادلاً)(4)

<sup>1 -</sup> قواعد الأحكام ،العز، ج1،ص40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الموافقات، ج3ص174.

 $<sup>^{3}</sup>$  - الإجتهاد المقاصدي ، ج ، ص $^{151}$ .

<sup>4 -</sup> هامش الموافقات، ج2،2، (من كلام الشيخ محمد لخضر حسين أحد محققي الموافقات) - 4

228. للعلماء في القرء معنيان هو بمعنى الطهر أو الحيض ، ولكل رأي دليله ومستنده، لكن لو عُلِم وجه المصلحة في المسألة ونُظِرَ إلى الأمر من وجهة نظر مقصدية لاتضح أن الشرع لم يرد ليطيل على المرأة عدما، ولا هو يريد حبسها للإضرار بما، بل قصده براءة رحمها وبراءته يدل عليها خروج دم الحيض، لا عدمه، و هذه مصلحة تدخل تحت حفظ النفس ، فكان اعتبار معنى القرء بمعنى الحيض أولى، وهذا تقرير بدلالة المقاصد الضرورية، (فكلما كان النص ظنيا كان تقديم المصالح وارداً ومطلوباً ومدعواً حتى يُتوصل إلى ما هو أقرب للمراد الإلهي، وأحلب للمصلحة الإنسانية وأضمن لتطبيق الحكم على أحسن وجه وأتمه) (1) ومن الأمثلة التي تبين دور المقاصد الضرورية في المصادقة بالتأكيد على أحكام المستحدات، قضية عمل المرأة، الذي يعتبر من القضايا الشائكة اليوم، حيث خاض الخائضون فيها من مانع على الإطلاق ومجوز على الإطلاق، وقل ما تجد محققاً في المسألة ناظراً إليها بعين الفقيه المتبصر لمقاصد الشريعة و مبادئها.

فلو وضعت القضية على بساط البحث المقاصدي تحت مجهر المقاصد الضرورية لتقرر حكم مناسب للمسألة يتناسق مع النظر الشرعي و الواقع العصري.

إن عمل المرأة و حروجها من المترل، لا بد أن تكون له مصالح و مفاسد، فينظر في نسبة هذه المصالح من المفاسد وكذا في تعلق هذه المصالح بالمقاصد الضرورية، وكذا النظر في المفاسد و مدى اختراقها للمقاصد الضرورية . فعند التحقيق نجد عمل المرأة يدور بين مقصد المال - من حيث حصولها على المال الذي يوفر لها ولأسرتها الرفاهية المادية، كما للدولة نصيبها من وفرة اليد العاملة الدافعة لاقتصادها، كما يقول أرباب الاقتصاد العصري - وبين حماية مقصد النفس و ما يكتنفه من أضرار تمس المرأة في نفسها بورودها موارد المهالك وتعرضها للمساومة في شرفها، وأضرار تمس الأسرة بحدوث الخلل في بنائها، وتحييد المرأة عن دورها الأسري ... وأضرار تمس المجتمع - بإثارة مفاسد الاختلاط و انتشار

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الإجتهاد المقاصدي، ص152.

رذيلة الخنا (الزنا) وذهاب الأخلاق على رأسها خلق الحياء أخ الإيمان...إلى جانب المساس بالوحدة - بحدوث التنازع و الخصام كنتيجة سلبية لغياب روح التعاون على الخيور و المبرات و التي استبدلت بالأنانية وحب الذات و المصلحة الشخصية - وبين حفظ الدين حيث ذهاب الأخلاق وظهور الميوعة و التخنث في الرجال وذهاب المروءة جزئياً أو كلياً بارتكاب المحرمات كالزنا واللواط واضمحلال أثر العبادة في النفوس أو ذهابها رأساً، وتبدد القيم الشرعية العليا وشعائره الكبرى، وهذا ضرر بليغ لا يُعْلم منتهاه، يربو عن مصالح خروجها بالأضعاف، والواقع دليل على ما قلناه ويفسره.

و الخلاصة، أن خروج المرأة لغير ضرورة ملحة ترفضه الرؤية المقاصدية، حيث غَلَّبْنا حفظ الدين وحفظ النفس على حفظ المال، لأن لهذا الأخير مندوحات أخرى يمكن تحصيل المال منها للفرد و الأسرة و المجتمع وللأمة كذلك.

(فإذا ترجع للمجتهد مثلاً أن تقوية الإقتصاد من حفظ المال و مصلحة الأسرة من حفظ الدين والعقل، و مصلحة المجتمع من حفظ النسل، فإنه بلا شك سيقرر إن مصلحة حفظ المال مرجوحة أمام مصلحة الدين والعقل و النسل)(1)

ومثال ما تقرره المقاصد الضرورية من الأحكام، مسألة قتل الجماعة بالواحد حيث حكم بذلك عمر بن الخطاب وقال (لو تمالاً عليه أهل صنعاء لقتلتهم جميعاً) (2). وهو أمر يستند إلى مراعاة مقصد حفظ النفس باعتباره مقصداً ضرورياً، فقتل الجماعة بالواحد عدوان وحيف في صورته وقد رتب الله وتلك عن القتل العدوان القصاص بالمثل إلا أن أهل الإجماع عدلوا (عن الأصل المتفق عليه لحكمة كلية ومصلحة معقولة، وذلك أن المماثلة لو روعيت هاهنا، لأفضى الأمر إلى سفك الدماء المفضي إلى الفناء، إذ الغالب وقوع القتل بصفة الشركة ...فقلنا بوجوب القتل؛ دفعاً لأعظم الضررين بأيسرهما، وهذه مصلحة لم يشهد لها أصل معين في الشرع ، ولا دل عليها نص كتاب أو سنة ، بل هي مستندة إلى يشهد لها أصل معين في الشرع ، ولا دل عليها نص كتاب أو سنة ، بل هي مستندة إلى

 $<sup>^{1}</sup>$  - الاجتهاد المقاصدي، ص $^{1}$ 

<sup>2 -</sup> أخرجه البخاري كتاب الديات، باب إذا أصاب قوم من رجل هل يعاقب ج12 ص275 رقم 6896. بلفظ لو اشترك فيه.

كلي الشرع، وهو حفظ قانونه في حفظ الدماء، مبالغة في حسم مواد القتل واستبقاء جنس الإنسان) (1)

ففي هذا النص -وهو للزنجاني<sup>(2)</sup> - تأكيد واضح لدور المقاصد الضرورية في تقرير الأحكام الشرعية.

من هذين المثالين نستطيع القول أن تفعيل المقاصد الضرورية داخل المساحة الظنية أو المساحة الخرة، يستلزم تتريل الواقعة بملابساتها وظروفها و معرفة ما يتجاذبها من المصالح المفاسد، فإذا عرفنا مصالح الواقعة و مفاسدها سَهُل علينا تسكينها في ما يناسبها من المقاصد الضرورية أو مدى تعلقها بمجموعهم. وحصولنا على هذه الأمارات يحقق لناعرفان يقيني بحكم النازلة سلباً كان أو ايجابيا.

إذن، على مستوى القضايا ذات الأدلة الظنية أو الخالية عن الدليل النصي، لا بد من قراءة في النص الشرعي، وتشريح للواقع الإنساني، هذا من جهة. ومن جهة أخرى، معرفة المقدم والمؤخر من المقاصد الكلية الضرورية الثابتة، سواء من جهة الترتيب العالي (الدين والنفس و النسل و العقل والمال)، أو من جهة الترتيب الأدنى (النفس و النسل و العقل و المال والدين). وتحت ظل هذا الفهم يمكن أن تكون المقاصد الضرورية السبيل الأنجع و الأجدر للإجابة عن أسئلة العصر وحوادثه ومشاكله المتجددة و اللامتناهية.

# البند الثالث: المقاحد الضرورية مرجمة لحكم على آخر:

مما تتميز به المقاصد الضرورية في علاقتها مع الأحكام الفقهية ألها تضطلع بهمة الترجيح إذا ما تساوت أدلة النفي و الإثبات لقضية ما، فينظر عندئذ في المسألة، من جهة

<sup>1 -</sup> تخريج الفروع على الأصول، الزنجاني، ص279.

 $<sup>^{2}</sup>$  - الزنجاني، هو: أبو البقاء محمود بن أحمد بن محمود بن بختيار (نسبة إلى زنجان مدينة على حدود أذر بجان الشافعي ولد سنة 357هـ أصبح قاضي القضاة ببغداد قال عنه الذهبي: (كان من بحور العلم له تصانيف) وقد استُشهد بسيف التتار في نكبة بغداد درس بالمدرة النظامية و المستنصرية من آثاره الباقية ، تخريج الفروع على الأصول. انظر ترجمته في طبقات الشافعية لابن السبكي ج8 368 و طبقات المفسرين للداودي ج2 200، ومعجم المؤلفين لرضا كحالة ج21 210 310 و الأعلام للزركلي ج310 و الأعلام المركبي ج

ما يكتنفها من المصالح و المفاسد، و من جهة تعلق المصالح و المفاسد بالمقاصد الضرورية الخمسة، فيغلب في هذه الحالة الجهة المتعلقة بالدين عند من قدمه أو ما تعلق بالنفس على رأي من قدمها.

و لتأكيد دور المقاصد الضرورية في ترجيح الأحكام ، نضرب هذين المثالين: الأول: إخراج القيمة بدل العين في الزكاة.

اختلف الفقهاء في إخراج القيمة بدل العين في الزكاة (فقال مالك، و الشافعي: لا يجوز إخراج القيمة في الزكوات بدل المنصوص عليه في الزكوات. وقال أبو حنيفة: يجوز، سواء قدر على المنصوص عليه، أو لم يقدر. و سبب اختلافهم: هل الزكاة عبادة، أو حق للمساكين؟)(1)

## استدل المانعون من إخراج القيمة بأدلة ، منها:

- حديث أبي سعيد الخدري أن النبي قال في زكاة الإبل: «ليس فيما دون خمسة من الإبل صدقة، و لا في الأربع شيء ، فإذا بلغت خمساً ففيها شاة ...فإذا بلغت خمسا عشرين ففيها بنت مخاض إلى خمس و ثلاثين، فإن لم تكن بنت مخاض فابن لبون ذكر »(2) ، قالوا: الرسول أمر بأخذ بنت لبون عند عدم بنت مخاض مع علمه الله المرابع في المرابع بقيمة بنت مخاض.

- حدیث ابن عمر شه قال: « فرض رسول الله الله الله الله الله علی الله علی الله علی الله علی الله علی العبد و الحر والذکر والأنثی والصغیر والکبیر من المسلمین... »(3)

- قالوا: الأمر بإخراج الزكاة في القرآن مجمل، فجاءت السنة ففصلت المجمل بتبيان المقادير الشرعية الواجب إخراجها؛ فلو جاز إخراج القيمة لبينته السنة.

 $^{2}$  - سنن ابن ماحة، أبي عبد الله محمد القز ويني ، تحقيق ناصر الدين الألباني، كتاب الزكاة، باب صدقة الإبل، ص1789 رقم 1789.

<sup>. 109</sup> بداية المجتهد و نماية المقتصد ، ابن رشد الحفيد، مج $^{2}$  ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - أخرجه البخاري (مع الفتح) ، كتاب الزكاة، باب فرض صدقة الفطر، مج $^{3}$  ،  $^{448}$  رقم  $^{3}$  .  $^{3}$  وأخرجه مسلم (مع النووي)، كتاب الزكاة، باب زكاة الفطر، مج $^{3}$  ،  $^{3}$  ،  $^{48}$  ،  $^{3}$ 

- وقياسًا على الرقبة في الكفارات لا يجزئ فيها القيمة فكذلك في زكاة العين فهي معينة بالتعيين .

### و استدل المجيزون للقيمة بما يلي:

- قوله تعالى: ﴿خذ من أموالهم صدقة ﴾ الآية تشير إلى المأخوذ مال ، والقيمة مال كالعين.
- حديث معاذ بن جبل قال: « ايتوني بخميس أو لبيس آخذه منكم مكان الصدقة فإنــه أهون عليكم وخير للمهاجرين بالمدينة» (1).
- حديث ابن عمر ﷺ قال: فرض رسول الله زكاة الفطر وقال: ﴿ أَغْنُوهُم هَذَا اليُّومِ﴾(2).
- قياساً على زكاة التجارة، لما جازت القيمة في عروض التجارة جازت كذلك في المواشي وغيرها من المنصوص عليها وغيرها.

فهذه المسألة تقاربت فيها أدلة الفريقين، حيث اشتركت في الدلالة بالعموم و الفحوى، والقياس، و المخرج من هذه المحادلة الاستدلالية، أن ننظر للمسألة من وجهة نظر مقصدية؛ (فالمقصود من الزكاة إغناء الفقير و سدِّ حاجة المحتاج، وهذا يتحقق بأداء القيمة )(3)، خاصة في عصرنا اليوم فالفقير أحوج ما يكون إلى القيمة النقدية منه إلى الأعيان و الحاجة و المصلحة في عصرنا تقتضي جواز أخذ القيمة ما لم يكن في ذلك ضرر بالفقير أو أرباب الأموال)(4) و هذه الرؤية المقاصدية (يصبح الاحتكام إلى الكلي المقاصدي مساعداً في الترجيح و توجيه كثير من الأدلة إلى خدمة المقاصد الشرعية)(5).

#### الثانية: مسألة زكاة الخضروات

 $<sup>^{1}</sup>$  - أخرجه البيهقي في سننه، كتاب الزكاة ، باب من أخذ القيمة في الزكوات، ج $^{4}$ ، ص $^{189}$ ، رقم  $^{7372}$ ،.

 $<sup>^{2}</sup>$  - أخرجه الدار قطني ، كتاب زكاة الفطر، مج $^{3}$ ، ص $^{8}$ ، وقم  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - الفقه الإسلامي و أدلته ، وهبة الزحيلي، مج $^{3}$  ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  - فقه الزكاة ، يوف القرضاوي ، ج $^{2}$  ، ص $^{814}$ 

<sup>5 -</sup> ضوابط الاجتهاد التتريلي، وورقية عبد الرزاق، ص236.

من المسائل التي اختلف فيها فقهاؤنا، ما يعرف بزكاة الخضروات. المذاهب<sup>(1)</sup> في ذلك: ذهب المالكية و الشافعية و الحنابلة، ألا زكاة في الفواكه و الحضروات؛ حجتهم في ذلك ألها ليست مما يقتات و يدخر أو ييبس ويكال عند أحمد بن حنبل ومذهب الحنفية على خلافهم، فهو يوجب الزكاة في كل ما أخرجت الأرض و يقصد بزراعته النماء. ومن أقوى أدلته، عموم قوله تعالى: ومما أخرجنا لكم من الأرض و قوله تعالى: و آتوا حقه يوم حصاده

و بالنظر إلى العلة التي اعتمد عليها الفريق الأول وهم الجمهور غير الأحناف تتلخص في الاقتيات و الادخار و الكيل، هذه الأوصاف لم تعد في عصرنا – بغض النظر عن ضعف الأدلة الحاصرة لهذه الأوصاف - تثير إشكالا بفعل التطور العلمي و التكنولوجي ، هذا من جهة، ومن جهة أخرى ، أن ما تدره الخضراوات و الفواكه على أصحابها من الأرباح و الفوائد أضعاف ما يربحه تجار الملابس و الخردوات، فبإقصاء تجار الفواكه والخضروات من أداء الزكاة يعد إححافا بغيره من التجار، و الشريعة مبنية على العدل والميزان تأبى الظلم و الجور. لهذا لزم عرض المسألة على النظر المقاصدي لترجح مذهب أبي حنيفة . ومن هذا المنطلق شايع ابن العربي المالكي مذهب أبي حنيفة و قواه، فقال عند شرحه للحديث الذي رواه الترمذي عن معاذ بن جبل أنه كتب للنبي يسأله عن الخضروات ، هل فيها الزكاة أم لا فقال: «ليس فيها شيء» (2) وعند التحقيق في المسألة مقاصديا نجد أن « أقوى المذاهب في المسألة مذهب أبي حنيفة دليلا، وأحوطها للمساكين، وأولاها قياما بشكر النعمة، وعليه المسألة عموم الآية و الحديث »(3)

#### و الخلاصة:

إن المقاصد الضرورية، تعتبر المركز الأساس الذي تحتمي به النصوص الشرعية من جهل الجاهلين وانتحال المبطلين و تأويل الغالين؛ فهي و إن حملت قوالب ألفاظها و مبانيها معانٍ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - انظر : الفقه الإسلامي وأدلته، ج2، ص803/802.

 $<sup>^{2}</sup>$  - أخرجه الترمذي في صحيحه (مع العارضة)، باب ما جاء في زكاة الخضروات ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ . وصححه الألباني في صحيح الجامع برقم  $^{5}$ 11.

 $<sup>^{3}</sup>$  - عارضة الأحوذي شرح سنن الترمذي، ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ 

تحتملها؛ فلا يُركن إليها على الدوام، حتى تظهر مقاصدها و مصالحها المتغياة من تشريعها. فيكون للمقاصد الضرورية أثرها على الفروع الفقهية تأكيدا أو تقريرا أو ترجيحا بين متعارضاتها، وبهذا الإعمال المقاصدي يستمر الفقه الإسلامي بثبات مجيبا عن كل سؤال.

# المطلب الثاني: مسائل تطبيقية لأثر الضروريات على الفروع: تقديم:

سبق القول أن الأمثلة التطبيقية محدودة ومعدودة رددها العلماء من لذات الغزالي حتى الشاطبي وأعاد المعاصرون تكرارها لأنهم جميعا يحومون حول المصالح والمفاسد عند تزاحمها وتعارضها.

كما أنا قد أوضحنا أن القدامي اتفقوا على الضروريات الخمس تعداداً لكنهم اختلفوا فيها ترتيباً، واختلافهم في الترتيب يتمحور على أربعة نقاط هي :

- 1- تقديم الدين على النفس والعكس.
- 2- تقديم العقل على النسل والعكس.
- 3- تقديم المال على النسل والعكس.
- 4- تقديم الكل (الدنيوية) على الدين

وأكثر الأمثلة التي ذكروها أنها ترجع إلى المحور الدائر بين الدين والنفس ومن أشهر الأمثلة الناتجة عن الاختلاف في ترتيب الضروريات:

# الغرع الأول: مسائل تطبيقية من الغقه القديم البند الأول: مسألة التترس:

قد أورد هذه المسألة الغزالي في المستصفى وتابعه على ذلك الآمدي وغيره، يقول الغزالي: (أما الواقع في رتبة الضروريات فلا يبعد أن يؤدي إليه اجتهاد مجتهد وإن لم يشهد له أصل معني، ومثاله: أن الكفار إذا تترسوا بجماعة من أسارى المسلمين فلو كففنا عنهم لصدمونا وغلبوا على دار الإسلام وقتلوا كافة المسلمين ولو رمينا الترس لقتلنا مسلماً

معصوما لم يذنب ذنبا وهذا لا عهد به في الشرع ولو كفلنا لسلطن الكفار على جميع المسلمين فيقتلونهم ثم يقتلون الأسارى أيضا، فيجوز أن يقول قائلا هذا الأسير مقتول بكل حال فحفظ جميع المسلمين أقرب إلى مقصود الشرع)<sup>(1)</sup>. فهنا مفسدة قتل المتترس بهم أقل من مفسدة قتل جميع الباقين من المدافعين عن أنفسهم وأهلهم و ذراريهم وبلادهم، لذا جاز قتل المتترس بهم وذلك لأنه (انفتح اعتبارها باعتبار ثلاثة أوصاف أنها ضرورية قطعية وكلية)<sup>(2)</sup>

وعن المسألة نفسها يقول الآمدي بوضوح: (كما لو تترس الكفار بجماعة من المسلمين بحيث لو كففنا عنهم لغلب الكفار على دار الإسلام واستأصلوا كافة المسلمين ولو رمينا الترس وقتلناهم اندفعت المفسدة عن كافة المسلمين قطعا، غير أنه يلزم منه قتل مسلم لا جريرة له)(3)

فهذه المسألة كما نرى، تعارضت فيها مصلحة مع مفسدة هما: مصلحة حفظ الجماعة الكثيرة ومفسدة قتل الجماعة المعدودة المحدودة أو قل تعارض مصلحة عامة مصلحة حاصة، وهنا بلا ريب تقديم المصلحة العامة على الخاصة وهو أمر متفق عليه.

وربما نُظِرَ إليها من زاوية أخرى كأن يقول قائل: أن المسألة تتعلق بتعارض مصلحتي الدين مع النفس ذلك: أن غرض الكفار من التترس هو تحقيق غلبتهم على المسلمين قصد استئصالهم واستئصال عقيدهم.وفي حالة تخوف المسلمين و إحجامهم عن قتل الترس يتحقق للكفار غرضهم، وإن قاتلناهم مع الترس هزمناهم أو على الأقل قللنا من المفسدة العامة ورددناهم خائبين.

فالمسألة كما قال في شرح التلويح على التوضيح تحتمل الأمرين، أي: مصلحة

<sup>1-</sup> المستصفى الأصل الرابع من الأصول الموهومة، ج2،ص487.

<sup>2-</sup> نفس المرجع و الصفحة.

 $<sup>^{3}</sup>$ - الأحكام للآمدي ج $^{4}$  ص  $^{160}$ .

الدين ومصلحة نفوس عامة المسلمين، يقول: المصلحة هنا (ضرورية، لأن صيانة الدين وصيانة نفوس عامة المسلمين داعية إلى جواز الرمي إلى الترس. وتكون قطيعة، لأن حصول المصلحة وهي صيانة الدين ونفوس عامة المسلمين برمي الترس

تكون قطيعة... وتكون كلية، لأن استخلاص عامة المسلمين مصلحة كلية)(1)

والذي يمكن قوله في هذه المسألة هي ألها ليست من باب تعارض المقاصد الضرورية وإنما هي من باب تعارض المصالح، حيث أنه إذا تعارضت مصلحتان أحدهما أكبر من الأخرى أو أعم منها قدمت الأكبر والأعم، كما في هذه المسألة لذلك لم يعتبر صاحب التقرير والتحبير المصلحة قطيعة قطعاً تاماً حيث قال: (وهي كولها ضرورية لتعلقها بالدين والنفس، قطيعة أي ظنية ظنا قريبا من القطع كما هو الظاهر بجواز دفعهم عن المسلمين بغير رميهم) (2) كدفع المال لهم أو مصالحتهم أو غيرهما، ثم أن نفوس المسلمين أمر كلي ونفوس المتترس بهم أمر جزئي (ومن المعلوم أن الشارع يؤثر الكلي على الجزئي وأن حفظ أهل الإسلام أهم من حفظ دم مسلم واحد)(3)

والخلاصة أن مسألة التترس هي من باب تعارض المصالح لذا اختلف الفقهاء فيها كما حكى ذلك العز في المثال التاسع والثلاثين قال فيه: (قتل من لا ذنب له من المسلمين مفسدة إلا إذا تترس بمم الكفار وخيف من ذلك اصطدام المسلمين ففي حواز قتلهم خلاف لأن قتل عشرة من المسلمين أقل مفسدة من قتل جميع المسلمين)(4)

ولو كانت المسألة من المقاصد الضرورية لقدم مقصد الدين على رأي من يقول بتقديم الدين أو قدمت النفس على رأي من يرى تقديم النفس ولكن لما كان الأمرر راجع إلى اعتبارات مصلحية حصل الخلاف فيها نظراً لتلك الاعتبارات

#### البند الثاني: مسألة التولي يوم الزحوم.

 $<sup>^{-1}</sup>$  شرح التلويح على التوضيح الثالث المناسبة ج2، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - التقرير والتحبير شرح التحرير ج $^{3}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> نفس المرجع والصفحة

 $<sup>^{4}</sup>$  - قواعد الأحكام للعز ، $_{1}$ ،  $_{0}$ 

روى البخاري قال: حدثنا عبد العزيز بن عبد الله حدثنا سليمان عن ثور بن زيد عن أبي الغيث عن أبي هريرة على النبي على قال: «اجتنبوا السبع الموبقات قال يا رسول الله وما هن، قال: الشرك بالله والسحر وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق وأكل الربا وأكل مال اليتيم والتوالي يوم الزحف وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات» (1).

الحديث يشير إلى أن التولي يوم الزحف من أعظم الكبائر التي لها مفاسد عظيمة مفوتة لمصالح عظيمة، لكن هذه المفسدة تمون أما مفاسد تزيد عليها ضرراً، وربما كان التولي يوم الزحف فيه مفسدتان.

الأولى: كشف عورة المسلمين ونقاط الضعف فيهم وتخذيلهم.

الثانية: الهروب والفرار من المعركة، ومن خلال النظر المصلحي نجد أنه من دل الكفار على (عورة المسلمين مع علمه بألهم يستأصلونهم بدلالته ويسبون حَرَمهم وأطف الهم ويغتنمون أموالهم ويزنون بنسائهم ويخربون ديارهم فإن تسببه إلى هذه المفاسد أعظم من توليه يوم الزحف بغير عذر مع كونه من الكبائر)(2)

وفي هذا الكلام دلالة على أن التولي يوم الزحف قد تصغر مفسدته أما كشف عورة المسلمين للعدو وإخباره بأسرارهم، وهذا من باب تغليب المصلحة العامة على المصلحة الخاصة أو قل تحمل أدبى المفسدتين بدفع أعلاهما.

كما تتضاءل مفسدة التولي يوم الزحف أمام إماتة النفس في الجهاد من غير نكاية في العدو، إذ أن التولي يوم الزحف مفسدة كبيرة لكنه واجب لما فيه من مصلحة إعزاز الدين بالنكاية في المشركين (فإذا لم تحصل النكاية وجب الانهزام لما في الثبوت من فوات النفوس مع شفاء صدور الكفار وإرغام أهل الإسلام وقد صار الثبوت هاهنا مفسدة محضة ليس في

اً - أخرجه البخاري، كتاب الوصايا، باب قول الله تعالى: (إن الذين يأكلون أموال اليتامى)، ج5، ص465 رقم 276 . و في كتاب الحدود ،باب رمي المحصنات، ج21، ص217، رقم2766.

ومسلم كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها،مج1، ج2، ص66، رقم145(89)

 $<sup>^{2}</sup>$ - قواعد الأحكام العز ج $^{1}$ ، ص $^{2}$ 

طيها مصلحة) (1) مفوتة لمصالح عظيمة، فكلام العلامة العز يشعرنا بأن التولي يوم الزحف فيه حفظ للنفس إذا علم أن الثبوت فيه إهدارها من غير نكاية في العدو.

وقد ذكر العز كثيراً من المسائل التي تقدم فيها المصالح بعضها على بعض على حسب انتمائها إلى حقوق الله وحقوق العباد حيث ذكر في الفصل السابع فيما يتقدم من حقوق العباد على حقوق الله رفقاً بهم في دنياهم فقال (التلفظ بكلمة الكفر عند الإكراه حفظاً للنفوس والأعضاء ليقوم المكلف بعد ذلك بوظائف الطاعات والعبادات ومنها ترك الصلاة والصيام وكل حق يجيب لله هي ، بالإلجاء والإكراه ومنها الأعذار المجوزة لقطع الصلاة ومنها الأعذار المجوزة لترك الجماعات والجهات ومنها الأعذار المجوزة لترك الجهاد ومنها الافزام يوم الزحف وهو جائز إذا أربى عدد الكفرة على عدد الإسلام ...ومنها التحليل بالإحصار بالعدو... ومنها تأخير الصيام بالأراضي والأسفار، ومنها قصر الصلوات الشلاث في السفر، ومنها جمع التقديم بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء بالأسفار والأمطار ومنها الشرب في أواني الذهب والفضة عند الحاجة ولبس الحرير عند الحكة)(2)

نلاحظ أن العز في هذا النص ذكر مختلف المصالح ، أعلاها وأدناها دون تمييز بين ما هو مصلحة من صنف الشرعية ، هذا منه - مصلحة من صنف الرخص الشرعية ، هذا منه - رحمه الله - بناءاً على مذهبه في مفهوم المصلحة كما مَرَّ معنا في المبحث السابق.

#### البند الثالث: أكل مال الغير في حالة الاضطرار:

من اضطر في مخمصة ومجاعة لأكل مال الغير خوفاً على نفسه من الهلاك أو أُكره إكراهاً تاماً كما لو هُدِّدَ بالقتل على أن يَأكل مَال غيره أو إتلافه فإنه يفعل ما طُلبَ منه حقناً لدمه وحفظاً لنفسه لأن مصلحة النفس مقدمة على مصلحة المال لذا قال المالكية: (لا يُقدم الميتة (أي المضطر) على طعام غيره، بل يقدم ندباً طعام الغير على الميتة إن لم يخف القطع أو الضرب أو الأذى وإلا قدم الميتة، وقَاتَل المُضْطرُ جوازاً ربَّ الطعام إن امتنع من دفعه له)(3)

<sup>1 - 1</sup> قواعد الأحكام العز ج1، ص

 $<sup>^{2}</sup>$ - قواعد الأحكام العز ج $^{1}$ ، ص $^{117}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$ - الشرح الكبير للشيخ الدردير ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ 11.

وقال في الفواكه الدواني: (فإنه يَحْرُم مالُ الغير لِوجوب مواساة المضطر. ويقدم مال الغير على المنتة ويُقَاتِل صاحبَه عليه ويجوز له سرقته)(1)

وتَقْدِيم مصلحة النفس على المال عام الرمادة وحلول المجاعة زمن الخليفة عمر رضي الله عنه، هو (فهم عمري عميق لمقاصد الشريعة فقد نظر عمر إلى جوهر الموضوع و لم يكتف بالظواهر نظراً إلى السبب الدافع إلى السرقة فوجد أنه في الحالتين الجوع يعتبر من الضروريات التي تبيح المحظورات)(2)

#### البند الرابع: الإكراء على الزنا:

اختلف العلماء فيمن أكره على الزنا وهدد بالقتل، هل يفعل ما هدد من أجله أم يصــبر وإن قتل؟

أولاً: العلماء متفقون على أن التهديد غير الملجئ لا يعتبر ذريعة لفعل الحرام، كالحبس والضرب غير المميت أو التغريم بالمال ... ألخ. وكما قال بن العربي (ولو أكره رجل بالسحن على الزنا ما جاز له ذلك إجماعاً، فإن أكره بالضرب فاختلف فيه العلماء و الصحيح أنه إذا كان فادحاً فإنه يسقط إثم الزنا وحده)(3)

لكنهم اختلفوا في التهديد بالقتل وقطع العضو إلى أقوال.

القول الأول: وهو قول عامة الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة، أنه يجوز لمن أكره على الزنا بالقتل إن يفعل ما أكره عليه، ودليلهم الأثر المروي عن عمر في أنه (أُتِيَ بامرأة زنت فأمر برجمها، فقال علي لعل لها عذراً ثم قال لها: ما حملك على الزنا. قالت: كان لي خليط وفي إبله ماء ولبن و لم يكن في إبلي ماء ولا لبن، فظمئت، فاستسقيته فأب أن يسقيني حتى أعطيه نفسي، فأبيت عليه ثلاثاً، فلما ظمئت وظننت أن نفسي ستخرج أعطيته الذي أراد، فسقاني. فقال على في الله أكبر ثم تلا (فمن اضطر غير باغ و لا عاد فلا إثم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- الفواكه الدواني، ج2، ص462.

<sup>2-</sup> التأصيل الشرعي لفقه الواقع محمد إبراهيم الهسنياني ص 127.

 $<sup>^{3}</sup>$ - أحكام القرآن ، ابن العربي ، ج $^{3}$  ، ص $^{3}$ 

عليه إن الله غفور رحيم)<sup>(1)</sup>، قال ابن القيم في الطرق الحكمية بعد تفسيره لآيات ســجن يوسف التَّلَيُّكُ قال: (والعمل على هذا لو اضطرت المرأة إلى طعام أو شراب عنــد رجــل فمنعها إلاَّ بنفسها وخافت الهلاك فسلمته من نفسها فلا حد عليها)<sup>(2)</sup>.

-1- رواه البيهقي قريباً هذا اللفظ في السنن الكبرى ،كتاب الحدود، باب من وقع على ذات محرم أو على ذات زوج، ج8، ص411، رقم17050. وانظر لفظه في : الطرق الحكمية لابن القيم ، ص79.

<sup>2-</sup> الطرق الحكمية، ابن القيم، ص79.

 $<sup>^{-4}</sup>$  البدائع الصنائع ، الكاساني، ج7، ص $^{-4}$ 

مطرف، هو: مطرف بن عبد الله بن مطرف بن سليمان بن يسار اليساري الهلالي كان أصماً، أبو مصعب، (220هـ)، تفقه بابن الماحشون و ابن أبي حازم و بابن دينار و ابن كنانة وروى عنه أبو زرعة و أبو حاتم و البخاري وخرج له في صحيحه ، انظر: (تدريب المدارك ج1 ص127، الديباج المذهب في معرفة علماء أعيان المذهب ج1 ص172).

 $<sup>^{6}</sup>$ - أصبغ،هو: بن الفرج بن سعيد بن نافع الأصبهاني، رحل إلى المدينة ليسمع من مالك،فدخل يوم مات ، صحب ابن القاسم وأشهب و ابن وهب ، كان من أفقه أهل مصر ، عليه تفقه ابن المواز و ابن حبيب، له تواليف منها :كتاب سمعه من ابن القاسم اثنان وعشرون كتابا ، انظر ترجمته في : تدريب المدارك ج4 ص17.

 $<sup>^{7}</sup>$  - ابن الحكم، هو: عبد الله بن عبد الحكم بن أعين، ولد يمصر (ت: 214)، سمع من مالك و روى عن ابن وهب و ابن القاسم و أشهب ، انتهت إليه رئاسة المذهب بعد وفاة أشهب، انظر ترجمته في : (طبقات الفقهاء ص156، وتدريب المدارك ج363.)

ومن وجهة النظر المصلحي وتغليباً لمصلحة النفس على مصلحة النسل نصحح جواز الفعل صوناً للنفس وكما قال ابن العربي (والصحيح أنه يجوز الإقدام على الزنا و لاحد عليه، خلافاً لمن ألزمه ذلك) (5).

# الفرع الثاني: مسائل الواقع المعاصر البند الأول: مسألة حكم الإجماض للمغتصبة

الإجهاض: هو إلقاء الحمل ناقص الخلق أو ناقص المدة، وهو يصدق على الإلقاء بفعل فاعل أو تلقائيا ويعبر عن الإجهاض بالإسقاط و الإلقاء و الطرح و الإملاص. حاء في لسان العرب: ( الإجهاض هو الإزلاق و الجهيض: السقطة - جهضت: أجهضت الناقة إجهاضا و هي مجهاض؛ ألقت ولدها لغير تمام و الجمع مجاهيض) (6)

<sup>1-</sup> ابن الماحشون: هو أبو مروان، عبد الملك بن عبد العزيز بن عبد الله بن أبي سلمة الماحشون القرشي التميمي، (ت:213) تفقه بمالك و أبيه عبد العزيز، فقيه المدينة في زمانه ، رجعت إليه الفتيا، تتلمذ على ابن المعدل و

سحنون و ابن حبيب ، انظر ترجمته في: (تدريب المدارك ج3ص143 و الأعلام ج4 ص160.)

 $<sup>^2</sup>$ - أبو ثور، هو: إبراهيم بن خالد بن أبي اليمان البغدادي الكلبي، (ت: 240هـ)، مؤسس مدرسة فقهية، أخذ عن الشافعي ، انظر (طبقات الفقهاء ج1 ص101، و معجم المؤلفين ج1 ص28)

 $<sup>^{3}</sup>$ - الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ،مج ج $^{10}$ ، ص $^{15}$ .

 $<sup>^{4}</sup>$ - أحكام القرآن ، ابن العربي، ج، 3 ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- نفس المرجع و الصفحة.

 $<sup>^{6}</sup>$  - لسان العرب، مج $^{1}$ ، ج $^{9}$  ، ص $^{713}$ .

وهذه العملية لها دواعي كثيرة: منها دواعي طبية لضرر يلحق الحابل في الحاضر أو المستقبل بموت أو ضرر مؤكد من طرف خبير يصيب الحمل في بدنها أو عقلها. أو ضرر بالجنين كأن يولد مشوه الأطراف تشوها لا تستمر معه الحياة.

و من دواعيه كذلك : الدواعي الإنسانية كحامل من اغتصاب أو قاصر أو مجنونة حملتا من وقاع بالإكراه.

و كذا دواعي اجتماعية اقتصادية مثل ما تَسُنُّه بعض الدول الغربية من تحديد النسل، فلا تأمين لمن زاد من الأطفال على العدد المسموح به قانوناً؛ فتضطر العوائل، خشية الفقر إلى الإجهاض.

إضافة إلى ما سبق، هناك أسباب مردها رغبة الزوجين في تأخير الإنجاب؛ لانشعالهما عن تربية الأطفال أو لغرض الاحتفاظ بنضارة وجهيهما و صحتهما و شبابهما.

والذي يهمنا من كل ذلك هو الإجهاض في حالة الاغتصاب. فإذا طرح سؤال مفاده: ما تقول في المرأة المسلمة يغتصبها المحتل فتحبل منه وهي كارهة كما حدث في البوسنة و الهرسك ويحدث في العراق وفلسطين، أيجوز لها إسقاط ما في بطنها حفظا لكرامتها الاجتماعية وحالتها النفسية أم تصبر وتنتظر مولدها من غير أب شرعي تربيها وتعتني به !!!؟

فبل الإجابة عن السؤال لابد من معرفة حكم الإجهاض عند الفقهاء.

و الإجهاض إما أن يكون قبل نفخ الروح أو بعدها، فبالنسبة لما بعد نفخ الروح و هو ما بعد مائة وعشرين يوما من الإخصاب عند أغلب العلماء، أنه لا خلاف بينهم على تحريمه. أما قبل نفخ الروح، فللعلماء في ذلك أقوال نستعرضها مختصرة في ما يلي:

## المذمب القائل بالمرمة:

- ذهب إلى هذا الرأي المالكية ولعله المعتمد عندهم وكذا بعض الحنفية و الشافعية و الحنابلة. قال الدردير في الشرح الكبير: ( لا يجوز إخراج المني المتكون في الرحم ولو قبل الأربعين يوما و إذا نفخ فيه الروح حرم إجماعاً)قال الدسوقي معلقاً على قوله: و لو قبل

الأربعين :هذا هو المعتمد)<sup>(1)</sup> .وقال الحطاب في مواهبه: (و إما استخراج ما حصل من الماء في الرحم فمذهب الجمهور المنع مطلقاً و أحفظ للخمي أنه يجوز قبل الأربعين ما دام نطفة)<sup>(2)</sup>. وجعل صاحب نهاية المحتاج هذا الرأي (الأوجه عند الشافعية والحنابلة)<sup>(3)</sup>. وقال ابن تيمية: (إسقاط الحمل حرام بإجماع المسلمين وهو

- من الوأد)<sup>(4)</sup>
- \_ ولعل يريد ما بعد نفخ الروح.

# المذمب القائل بالجواز:

- ذهب بعض الأحناف إلى جوازه مطلقاً أي فبل نفخ الروح و هو زمن التخلق، قال في حاشية بن عابدين: (قالوا: وهل يباح الإسقاط بعد الحبل؟ يباح ما لم يتخلق شيء منه ولن يكون ذلك إلا بعد مائة وعشرين يوماً، وهذا يقضي ألهم أرادوا بالتخليق نفخ الروح، و إلا فهو غلط لأن التخليق بالمشاهدة قبل هذه المدة) (5). و أكد محقق الحنفية ابن عابدين في رد المحتار رأي الأحناف السابق بقوله: (قالوا: يباح لها أن تعالج استرسال الدم مادام الحمل مضغة أو علقة و لم يخلق له عضو، وقدروا تلك المدة بمائة وعشرين يوما ؛ وإنما أباحوا ذلك لأنه ليس بآدمي) (6). وقال في البهجة الوردية مطلقاً الجواز، فقال: (إسقاط الحمل إن كان قبل نفخ الروح جاز أو بعدها حَرُم) (7)

المذهب القائل بالكراهة:

<sup>. 1267</sup> للدر دير مع حاشية الدسوقي، ج2، 267.

<sup>2-</sup> مواهب الجليل شرح خليل، الحطاب، تح: زكريا عميرات ، دار عالم الكتب، ط 2003 ج5، ص134.

 $<sup>^{2}</sup>$  - نماية المحتاج شرح المنهاج للرملي، ج $^{3}$ ، ص

<sup>4 -</sup> الفتاوى الكبرى مسألة إسقاط الحمل، ج3، ص 400. و مجموع الفتاوى مسألة أقر بوطء حاريته وحملت ج34، ص 101.

<sup>176</sup> - حاشية رد المحتار ، محمد الأمين بن عابدين،دار الفكر بيروت ،ط 1386، ج $^{5}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  - حاشية رد المحتار، مطلب في أحوال السقط و أحكامه، ج $^{1}$ ، ص  $^{500}$ 

<sup>7 -</sup> البهجة الوردية ج4ص125.

نقل ابن عابدين القول بكراهة الإلقاء قبل مضي زمن نفخ الروح فيه، عن علي بن موسى من الحنفية معللا الكراهة كونه ماء لاحياة له، فقال: (و كان الفقيه علي بن موسى (1) يقول انه يكرهه، فإن الماء بعد ما وقع في الرحم ما له حياة فيكون له حكم الحياة كما في بيضة صيد الحرم)(2).

# المذمب الغائل والجواز لعذر:

هذا المذهب يراعي الضرورة والحاجة لإسقاطه، يُفْهم من اعتماده الجواز للأعذار أنه لا يباح لغير عذر. ومن أمثلة الأعذار، كأن (لو كانت النطفة من زنا فقد يتخيل الجواز قبل نفخ الروح)<sup>(3)</sup>. ومن الأعذار كذلك (أن ينقطع لبنها بعد ظهور الحمل و ليس لأبي الصبي ما يستأجر به الظئر و يخاف هلاكه)<sup>(4)</sup>.

لو نظرنا بتمحيص للعذرين: فالأول مبني على اعتبارين، هما: أن الماء المتكون في الرحم لا حرمة له ، و الثاني: أن الحياة لم تَسْرِ فيه بعد؛ لهذا جاز طرحه، وهو عذر له وجه.

أما الثاني فهو مبني على شدة حاجة الطفل للحليب، وهذا العذر لم يعد له اعتبار لوجود المغذي البديل المغني عن حليب الأم. ومن الأعذار كذلك تضرر الأم وهي الأصل، بموت أو مرض لا يحتمل، سواء أثناء الحمل أو بعده . ومن العجيب أن ابن عابدين يرى أن موت الأم بسبب جنينها أمر موهوم و عليه كما يقول: (لو كان الجنين حيا و يخشى على حياة الأم من بقائه، فإنه لا يجوز تقطيعه لأن موت الأم أمر موهوم)<sup>(5)</sup>. وقد خالفت اللجنة العلمية للموسوعة الفقهية واعتبرت حفظ الأم مقدم على ما في بطنها باعتبارها الأصل (6). وواقع

<sup>1-</sup> الهاملي، هو: أبو بكر بن علي بن موسى الهاملي، سراج الدين، فقيه حنفي يمني نزل زبيد بالعراق و توفى بها سنة 769هـ من كتبه: در المهتدي و ذخر المقتدي نظم في الفروع الفقهية يعرف بالمنظومة الهاملية ، و له أيضاً شرح مختصر القدوري، انظر ترجمته في ( هدية العارفين ج1 ص235 و الأعلام للزركلي، ج2، ص69).

<sup>336</sup> - حاشية رد المحتار لابن عابدين، ج4، -  $^2$ 

<sup>3-</sup> نماية المحتاج شرح المنهاج ، ج8، ص442.

 $<sup>^{4}</sup>$  حاشية رد المحتار لابن عابدين ج $^{4}$  ، ص $^{336}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- نفس المرجع ،ج2، ص602.

<sup>6-</sup> الموسوعة الفقهية ، ج8 ص57.

الأبحاث العلمية في هذا الميدان يسند رأي اللجنة ولو عاش ابن عابدين إلى اليوم لغير رأيه من المنع للجواز .

وقد رد الصنعاني في سبل السلام سبب اختلاف العلماء في هذه المسألة إلى اختلافهم في حكم العزل، فقال: (معالجة المرأة لإسقاط النطفة قبل نفخ الروح يتفرع جوازه وعدمه على الخلاف في العزل فمن أجازه أجاز المعالجة ومن حرمه حرم هذا بالأولى)(1)

## حكم الإجماض بالنسبة للمرأة المغتصبة:

بينا سابقا أن الإسقاط بعد نفخ الروح حرام إجماعا. أما قبله فهو دائر بين الحرمة والكراهة و الجواز. وحبل المرأة الحامل يكون إما حملا شرعياً ناشئا عن زواج شرعي أو عن معصية الزنا أو عن إكراه وهو الاغتصاب القهري.

- أما الشرعي منه، لا خلاف في حرمة إسقاطه لغير ضرورة ملحة.
- أما ما كان مصدره المعصية، فينظر هل هو فِعْل عاهر بغي تتعاطى المعصية علناً وشهرة.

أو كان فعل زانية لأول مرة، يعتريها الخوف والندم و ترجو التوبة والسترة. فهما حالتان لكل منهما اجتهاد.

- أما الحمل نتيجة الاغتصاب، كحال نساء كوسوفا و البوسنة و الهرسك والعراق وفلسطين و أفغانستان، فالأمر يختلف. حيث تبقى المرأة أو الفتاة المسلمة (في حيرة لا نهاية لها، وتظل في تردد بين إسقاطه وما يستتبع ذلك من شعور بإثم الجناية على مخلوق وبين إبقائه و ما يستتبع ذلك من شعور بالخزي و حصول أمراض نفسية و حسمية)(2) و هذا يحتاج إلى اجتهاد شرعي مبني على رؤية مقاصدية.

وعليه، لو نظرنا للحامل من اغتصاب من وجهة نظر مقصدية، وفتشنا عن المصالح المتوقعة من إجهاض الحمل في مرحلة الجواز مقارنة بالمفاسد المتوقعة، من ترك الجنين إلى حين الوضع و الولادة، أمكننا ذلك من حكم نتوخى فيه الموافقة لمبادئ الشرع و مقاصده.

 $<sup>^{1}</sup>$  سبل السلام، كتاب النكاح ، ج $^{3}$ ، ص $^{5}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - الاجتهاد المقاصدي ، الخادمي، ج $^{2}$ ، ص $^{2}$ 

ولتوضيح هذا الأمر يحسن بنا تلخيص المصالح والمفاسد المتوقعة من عملية إجهاض أجنــة هذا الصنف من النساء.

## مصالع الإجماض:

- حفظ كرامة المغتصبة من الإهانة و قالة السوء.
- إعفاؤها من تبعات الأمومة المُكَلفة و التي لم تتشرف بها من وجهها الشرعي.
  - النطفة ماء حرام لا حرمة له فالأولى إزالته.
- هذا العمل، نحفظ المحتمع من أبناء قد يتضرر بهم أو يتضررون به، نفسيا واجتماعيا و ذلك بأن (وجود طفل غير شرعي يحتاج إلى نفقة و إلى مَن يقوم بتربيته، ناهيك بأن المحتمع المحافظ كما هو الحال في المحتمعات الإسلامية لا تقبل في الغالب وجود أطفال غير شرعيين، الأمر الذي ينتج عنه أضرار لهم أنفسهم وللمجتمع الذي يعيشون فيه)(1).
- الستر خلق إسلامي يسري على من اطلعنا عليه متلبساً بفعل الفاحشة نقول لفاشي أمره هلا سترته بثوبك ما لم يكن مجاهراً فكيف بمن أُكره على الفاحشة، فهو أحق بالســـتر من غيره، و رسول الله على يقول: ( من ستر مسلما ستره الله في الدنيا و الآخــرة) (2) . بـــل تُستر تبعا لذلك الأسر المسلمة و المجتمع المسلم.
- حماية لهذه النطفة قبل استوائها وخروجها إلى عالم الحياة، من الأذى النفسي و الظلم الاجتماعي و التشرد و الانتقاص الذي يلاحقها مما يؤدي إلى الاكتئاب ثم الانتحار.

#### أما المغاسد المتوهمة:

- منها الاعتداء على ماء مآله الحياة فهو كالحي. المعرفة المستقبلية لرزقه و حال حياته هي عند الله وَ الله وَ الله و حديث ابن مسعود و اضح في الدلالة على ذلك، الذي رواه البخاري على حاء فيه عَنْ عبدِ الله بنِ مسعود و الله قال : حَدَّننا رسولُ الله و هُوَ الصَّادِقُ المصدوقُ : ( إِنَّ أَحَدَكُم يُحْمَعُ خلقُهُ في بَطنِ أُمِّهِ أَربعينَ يَوماً نطفة ، ثمَّ يكونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذلك ، ثمَّ يكونُ عَلَقَةً مِثْلُ ذلك ، ثمَّ

<sup>1-</sup> مجلة البحوث الفقهية المعاصرة ، العدد17، السنة 05، ص204. نقلا عن الاجتهاد المقاصدي للخادمي - 21، مجلة البحوث الفقهية المعاصرة ، العدد17، السنة 25، ص213.

<sup>2-</sup> رواه مسلم ، كتاب الذكر و الدعاء ، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن و الذكر، ج17، مج06، رقم 2699.

يكونُ مُضغةً مِثلَ ذلكَ ، ثمَّ يُرسلُ الله إليه المَلك ، فيَنْفُخُ فيه الرُّوحَ ، ويُؤْمَرُ بأربَعِ كلماتٍ : بكَتْب رِزقه وعمله وأجَلِه ، وشقيُّ أو سَعيدٌ ، فو الذي لا إله غيره إنَّ أحدكُم ليَعْمَلُ بعمَلِ أهلِ الخَنَّةِ حتَّى ما يكونَ بينَهُ وبَينها إلاَّ ذِراعٌ ، فيسبِقُ عليهِ الكتابُ فيعمَلُ بعمَلِ أهل النَّار فيدخُلها ، وإنَّ أحدكم ليَعمَلُ بعملِ أهل النَّار حتى ما يكون بينَهُ وبينها إلاَّ ذِراعٌ فيسبِقُ عليه الكِتابُ فيعمَلُ بعملِ أهل النَّار حتى ما يكون بينَهُ وبينها إلاَّ ذِراعٌ فيسبِقُ عليه الكِتابُ فيعمَلُ بعملِ أهل الجنَّةِ فيدخُلُها) (1).

- إذا كان العزل هو الوأد الخفي كما ورد في الحديث ، فإن إلقاء النطفة الأمشاج من الرحم بعد تمكنها منه هو الوأد بعينه.

وبعد معرفة المصالح و المفاسد المترتبة عن هذه العملية و موازنتها ، إلى جانب الاختلاف بين العلماء في حكم الإجهاض قبل نفخ الروح، يدفعنا إلى القول بأن حفظ العرض مقدم هاهنا على حفظ ماء محرم لا حياة له. فيترجح عندئذ القول بإتلاف الماء الملقي في رحم المسلمات جراء الاغتصاب و الإكراه. واله أعلم

وقد وسع الخادمي ضرورة الإجهاض لا ما قبل زمن نفخ الروح فقط، بل يجوز عنده فعل ذلك بعد مرور مائة وعشرون يوما على الجنين، لعذر معتبر هو (إذا لم تتمكن [المرأة المغتصبة] من ذلك[الإجهاض] لعذر شرعي كحالة الحروب، كما وقع في حروب البوسنة والهرسك وبلغ الجنين مائة و عشرين يوما فإن قواعد الشرع تتسع لجواز الإسقاط كحالة من حالات الضرورة مع دفع الكفارة و الضرورة لها أحكامها)(2). وغم القول بطرح الماء المتكون في رحم المغتصبة للضرورة التي أبديناها، يبقى لها الخيار في احتضان جنينها و الصبر على حمله وتربيته، و هو رأي قال الخادمي بوجوبه إذا (لم توجد ضرورة قاهرة و حرج أقصى، وجب عليها عندئذ المحافظة عليه و رعايته، و إخراجه إنسانا صالحا)(3).

<sup>-</sup> رواه البخاري، كتاب بدأ الخلق، باب ذكر الملائكة، ج6، ص382، رقم3208 وأطرافه في 3332 و أطرافه في 3332 و أطرافه في 6594 و 6594).

و رواه مسلم ، كتاب القدر ، باب كيفية خلق الآدمي في بطن أمه ،ج16، مج06، ص179، رقم 2643 ).

 $<sup>^{2}</sup>$  - الاجتهاد المقاصدي ، الخادمي، ج2، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> نفس المرجع و الصفحة

ولعل القول بالوجوب يصادم قوله قبل ذلك: (إن أرادت الاحتفاظ به) ؛ لهذا أرى ترك الأمر على إباحته ما سلمت مصالح الأسرة و المجتمع من مفاسد الإبقاء عليه.

والخلاصة: أن إجهاض المغتصبة يحرم بعد نفخ الروح فيه. أما قبلها فالإبقاء عليه يبقى على الإباحة احتراما لما قد يؤول إليه من نفس معصومة شرعا، أما جواز طرحه وإفساده فيخضع للموازنة بين المصالح و المفاسد الناتجة عن طرحه وعدمه، و التي تمس المعتدى عليها وأسرتها والمجتمع كذلك. والله أعلم

# البند الثاني: مسألة قتل الرحمة (قتل المريض الميؤوس من حياته)

فحوى هذه المسألة يقول أن الإنسان قد يمرض مرضاً مؤلما يصحبه طول حياته بمعرفة طبيب خبير أو عرفنا ذلك بالتجربة، حيث يتأثر من حول المريض من قريب أو زائر بل و سامع بخبره. فهل يجوز قتل هذا المريض سواء بطلب منه، أو من أهله، أو الهيئة الطبية المشرفة على معالجته. ويدخل تحت هذه الصورة صور شتى منها:

- قتل أسير يعذب عذابا شديدا من طرف العدو للإدلاء بمعلومات عن جماعته كما يحدث في فلسطين المسلوبة للعناصر المجاهدة.
- قتل المريض بمرض معد مميت لا يرجى البرء منه و لا دواء يوصف له كمرض الإيدر (السيدا) و الأمراض العصرية الخبيثة.
  - قتل المريض الميؤوس من حياته الذي لا كافل له من أقاربه و لا متطوعا يقوم بشؤونه.
    - مجنون جُنُونه لا يُحتمل، يُؤذي الناس دون استثناء، غير مقدور على كبح جماحه.

ويقاس عليها غيرها من الصور. فهل يصح تنفيذ حكم القتل في حقهم. ربما الإجابة عن الصورة موضوع البحث تعطينا الإطار العام لاحتواء مثل هذه الصور و غيرها.

تعرف هذه المسألة في الأبحاث المعاصرة بمسألة (قتل الرحمة)

## مغموء فتل الرحمة

هو تعمد إنهاء حياة إنسان بإضافة شيء قاتل كدواء قاتل أو منع شيء كغذاء أو شراب الازم، برضاه أو بغير رضاه من طرف آخر بدافع الشفقة لوضع حد لما يعانيه، أو بدعوى المحافظة على كرامته الإنسانية من هذا المعاناة، أو تخليص المحتمع من ضرره.

## فتل الرحمة من رؤية إسلامية

الأصل في قتل النفس الحرمة، دلت على ذلك الآيات و الأحاديث النبوية، سواء كان الاعتداء بالقتل من شخص على نفسه أو غيره، وقد شرع الله لذلك القصاص في العمد، و الدية في الخطأ. و هذا مقرر شرعا وعقلا أن قتل النفس جريمة من أكبر الجرائم ما دام لا يوجد مبرر لذلك ، والنصوص في ذلك أشهر من أن تذكر، منها قوله تعالى عن الشرائع السابقة: ] ! " # \$% \$ ' ) ( \* + , - , - , - ) المائدة: ] ! " # \$% \$ ' ) ( \* + , - , - , - ) المائدة: ] ! " # \$% \$ ' ) ( \* + , - , - , - ) المائدة: ] إلى المائدة: ٢٢ كالمائدة: ٢٢ كالمائدة: ٢٢ كالمائدة: ٢٢ كالمائدة: ٢٢ كالمائدة: ٢٢ كالمائدة كلي المائدة كلي كالمائدة كلي المائدة كلي ا

والقتل الجائز هو ما كان بالحق ، كالدفاع عن النفس والمال والعرض والدين والجهاد في سبيل الله ، وما نص عليه الحديث الذي رواه البخاري ومسلم وغيرهما بألفاظ متقاربة «لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث ، الثيب الزاني والنفس بالنفس ، والتارك لدينه المفارق للجماعة»(1).

والمريض أيا كان مرضه وكيف كانت حالة مرضه لا يجوز قتله لليأس من شفائه أو لمنع انتقال مرضه إلى غيره ، ففي حالة اليأس من الشفاء - مع أن الآجال بيد الله ، وهو سبحانه قادر على شفائه - يحرم على المريض أن يقتل نفسه ويحرم على غيره أن يقتله حتى لو أذن له

<sup>1 -</sup> سبق تخریجه

في قتله؛ أن الأول انتحار والثاني عدوان على الغير بالقتل ، وإذنه لا يحلل الحرام، فهو لا يملك روحه حتى يأذن لغيره أن يقضى عليها؛ و لأن (الإذن بالقتل لا يبيح القتل؛ لأن عصمة النفس لا تباح إلا بما نص عليه الشرع والإذن بالقتل ليس منها، فكان الإذن عدمًا لا أثر له على الفعل فيبقى الفعل محرمًا معاقبًا عليه باعتباره قتلاً عمدًا) (1) ، والشريعة الإسلامية تُحَرِّم على الفعل فيبقى الفعل محرمًا معاقبًا عليه باعتباره قتلاً عمدًا) (1) ، والشريعة الإسلامية تُحَرِّم (الانتحار كما تحرم القتل، وقد جاء التحريم في القرآن فالله تعالى يقول: ] J I f (الانتحار كما تحرم القتل، وقد جاء التحريم في القرآن فالله تعالى يقول: ] J I f (الانتحار قتل نفس، ويقول حل شأنه: ] J I f (الانتحار كما تحرم فقول الرسول ي «« من قتل نفسه بحديدة في يده يجأ بما في بطنه في نار جهنم خالداً مخلداً فيها أبداً ومن تردى من جبل فقتل نفسه فهو مترد في نار جهنم خالداً فيها أبداً» (3) كما جاءت في السنة أن النبي صلى الله فهو مترد في نار جهنم خالداً فيها أبداً» (2) كما جاءت في السنة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «كان فيمن قبلكم رجل به جرح فجزع فأخذ سكينا فحز بما يده ، فما وأا الله تعالى "بادرين عبدي بنفسه ، حرمت عليه الجنة »(4).

أما المريض الذي يخشى انتقال مرضه إلى غيره بالعدوى حتى لو كان ميئوسا من شفائه، فلا يجوز قتله من أجل منع ضرره ؛ ذلك لأن هناك وسائل أخرى لمنع الضرر أخف من القتل ومنها العزل ومنع الاختلاط به على وجه ينقل المرض ، فوسائل انتقال المرض متنوعة وتختلف من مرض إلى مرض ، وليس كل اختلاط بالمريض بفقد المناعة "الإيدز" مثلاً محققاً للعدوى ، فهي لا تكون إلا باختلاط معين كما ذكره المختصون، فالإجراء الذي يتخذ معه

التشريع الجنائي ، عبد القادر عودة، ج2، ص84.

 $<sup>^{2}</sup>$ - رواه البخاري، كتاب الطب، باب شرب السم و الدواء به و . كما يخاف منه و الخبيث، ج $^{10}$ ، ص $^{2}$ 0، رقم  $^{5}$ 778.

رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب غلظ تحريم قتل الإنسان نفسه، ج0،مج0، 0، وقم 0

 $<sup>^{2}</sup>$ - التشريع الجنائي ، عبد القادر عودة، ج $^{2}$ ، ص $^{8}$ 

<sup>4-</sup> رواه البخاري ، كتاب أحاديث الأنبياء ، باب ما ذكر عن بني إسرائيل، ج06 ص616 رقم3463. رواه مسلم ، كتاب الإيمان ، باب غلظ تحريم قتل الإنسان نفسه ، ج02، مج01، ص96 رقم113

هو منع هذه الاتصالات الخاصة، مع المحافظة على حياته كآدمي يقدم إليه الغذاء حتى يقضى الله أمرا كان مفعولا .

وعدم الاختلاط بالمريض مرضا معديا ، أي العزل أو الحجر الصحي ، مبدأ إسلامي جاء فيه قول النبي على : « لا عدوى و لا طيرة ولا هامة ولا صفر، وفِرَّ من المجذوم كما تفر من الأسد» (1) وقوله على : « إذا سمعتم بالطاعون في أرض فلا تدخلوها وإذا وقع بأرض وأنتم بما فلا تخرجوا منها» (2) والله عَبْلُ يقول: ] م الما المحالية على المحلمة على المحلمة على المحلمة على المحلمة المحلمة

والمعلوم شرعا وعقلاً أن الله عجل هو واهب الحياة، فيكون سبحانه هو صاحب الحق في سلبها، ولا يملك أحد إزهاق نفس إلا بحد من الحدود التي شرعها الله عجل ومن قتل نفساً بغير حق ولو في الترع وجب منه القصاص كما قال النووي: (ولو قتل مريضاً في السرع وعيشه عيش مذبوح وجب القصاص)(3).

و الخلاصة أن الرؤية الإسلامية لقتل الرحمة حرام حرمة قتل النفس بغير حق، بـل هـي حرام في حق الحيوان فكيف والجحني عليه آدمي، ولعله الإجماع الذي لا ينقض كمـا قـال القرافي: ( الحيوان الذي لا يؤكل إذا وصل في المرض لحد لا يرجى، هل يذبح تسهيلاً عليـه وإراحة له من ألم الوجع؟ الذي رأيته [ القرافي] المنع إلا أن يكون مما يذكى لأخـذ جلـده كالسباع و أجمع الناس على منع ذلك في حق الآدمي و إن اشتد ألمه )(4).

## القائلين بقتل الرحمة

لا يتصور القول بهذا العمل الرحيم في مظهره الإجرامي في حقيقته إلا شفاف الفهم، العاري الضمير، الملحد بوجود الله الخالق، الدهري الوجود، هؤلاء الجموزون استندوا في رأيهم على جملة أوهام منها:

رواه مسلم، كتاب السلام ، باب الطاعون و الطيرة و الكهانة، ج14، مج05، ص 168، رقم 2218.

 $<sup>^{-1}</sup>$  رواه البخاري ، كتاب الطب، باب الجذام، ج10 ص185، رقم 5707.

 $<sup>^{2}</sup>$  - رواه البخاري ، كتاب الطب ، باب ما يذكر في الطاعون ، ج10 ص208 رقم  $^{2}$ 

<sup>3-</sup> المنهاج للنووي، ج1، ص532.

<sup>4-</sup> شرح تنقيح الفصول، القرافي، ص361.

- أن حياة الإنسان ملك له ، وحق ذاتي له حرية التصرف فيه إبقاءً وإفناءً.
- وشفقة عليه من العذاب و الآلام جاز رفع ذلك عنه ولا يكون إلا بإزهاق روحه بنفسه وبفعل أهله بإذنه أو بغير إذنه شفقة عليه.
- قد تقتضي ضرورة حفظ المجتمع من أذى المريض مرضاً معدياً التخلص منه لعدم جدوى بقائه على قيد الحياة.

هذه مجمل ما يعولون عليه في تجويز هذا الفعل!!!!!

# المسألة من رؤية مقصدية

عرفنا حكم قتل الرحمة من وجهة النظر الإسلامية و أنه حرام باتفاق، فلو سلمنا جدلاً بقول المجوزين، فما هي نسبة المصالح المجتلبة من هذا الفعل إلى مفاسده.

# نعتقد أن المحالع المتوهمة تتلخص في:

- تخليص المريض من آلامه بإنهاء حياته مع علمنا ببراءته من كل ذنب يستدعي قتله إلا مرض أصابه بغير رضاه.
- و كذلك راحة المشرفين عليه من أطباء و ممرضين و أهل و أقارب أعياهم وجوده بينهم. أما المغاسد فهي كثيرة نذكر منها ما استحضرناه:
- تعميم القول بقتل الرحمة يعني ذهاب ربع سكان المستشفيات من الــزمني و المقعـــدين و المحجور عليهم الاختلاط بالأصحاء خوف العدوى، والميئوس من شفائهم ...
- وجودهم عبرة لغيرهم، خاصة إذا عرفنا سبب مرضهم، كمرضى الإيدز و الأمراض المعدية الأخرى، فقتلهم تحت مسمى الرحمة يُذهب عن الأصحاء أخذ العبرة و الاعتبار.
- وجودهم دافع مهم لإجراء و استمرار الأبحاث الطبية و اكتشاف الأمراض و أسباها؛ لإنتاج الأدوية المناسبة لعلاجها، فقتلهم قتل للعقل الباحث و إماتة للكشوف الطبية و تعويق لأبحاثها.
- إن زيارة المرضى و عيادهم في مواقعهم تكافل اجتماعي، ودواء نفسي للمريض، كما أن في ذلك الأجر العظيم من رب العالمين، والتخلص منهم يذهب بكل ذلك.
  - من مفاسد قتل الرحمة المزعوم، ذهاب الحب بين الأهل و الأقارب، و ضرب من

ضروب الإبادة الجماعية تحت غطاء الشفقة و الحنية و هذا يعارض مقصد حفظ النفس. - ومن المفاسد كذلك ذهاب حقوق الناس من حفظ النفوس و الأجساد و الأعراض وحقهم في الاستطباب و حق الحياة وحق الرعاية الصحية للأشخاص حق مكفول من طرف الدولة باعتبارها المسئول الأول عن حياقهم.

و في الخلاصة نقول: إن المصالح المحققة و المتيقنة الوجود أهم وأفضل من المصالح المتوهمة التي تختبئ من خلفها المفاسد النفسية والاجتماعية و الدينية و الأحلاقية و الطبية.

ولو قلنا جدلاً بنظرية قتل الرحمة بناء على مختلف أسبابه التي ذكرناها لقلنا بإزهاق روح شارون الصهيوني و هو يعيش داخل سجن من أنابيب العيش و الإنعاش في غرفة معقمة، لكن، في بقائه عبرة لأمثاله من شرار الخلق و جزاء في الدنيا قبل الآخرة. إلا أنا نقول و بكل بساطة ووسطية واعتدال: إن حرمة النفس الإنسانية تدخل تحت دائرة مقصد حفظ النفس وهو مقصد يعلو على كل تمييز لوني أو ديني أو عرقي أو مكاني، فلا تقتل نفس إلا بحق. والله أعلم

# البند الثالث: مسألة رتى غشاء البكارة لمن اغتصبت

الاغتصاب مشكلة تؤرق المجتمعات منذ القدم، لكنها صارت تهدد المجتمعات المعاصرة، بشكل لافت، وهي تعتبر من أحد إفرازات الفوضى الفكرية و الأخلاقية، وأثر من آثار ومخلفات الحروب، ونتاج من نتائج الثورة المعلوماتية غير المنضبطة، خاصة الانترنيت.

و الاغتصاب لم يختص بالمجتمعات الإباحية فحسب، بل انتقلت عدواه إلى داخل المجتمعات الإسلامية بل المحافظة منها كذلك؛ لأسباب مختلفة ليس هذا موضع بيالها. وإن كان نصيب البلدان الإسلامية المحتلة التي تعاني الغزو الغربي [ الصليبي] مثل ما هو واقع الحال في افغانستان و العراق و الشيشان و فلسطين و البلدان التي فتحت أبواب السياحية الغربية، النصيب الأكبر من كل ذلك.

والذي يعنينا في هذه المسألة، هو المشكلة التي تؤرق الفتاة المسلمة الي اغتصبت في شرفها، كيف يؤثر ذلك على حياتها النفسية و الاجتماعية و حياتها المستقبلية، بمعنى آخر: هل من سبيل شرعي يسمح لها بالاندماج في المجتمع بعد اغتصابها؟، فيقبلها كزوجة لم تُفتض

بكارها التي هي علامة الصلاح في مجتمعاتنا، وهل يمكن لها أن تجري عملية حراحية لإصلاح غشاء بكارها إذا اضطرت لذلك؟.

# رتق غشاء البكارة بين الشرع و الواقع

الواقع المعاصر - في كل لحظة - يخبرنا عن حالة اغتصاب بالرضا أو الإكراه، وفي المقابل بحد عيادات إصلاح البكارة صارت سوقاً مربحة لأصحابها، والمقبلات على ذلك تختلف نياقهن، منهن طالبت السترة، ومنهن المخادعات.

أما الشرع فقد نَهي وحرَّم وجرَّم مقدمات الفاحشة قبل وقوعها، 7 8 ] Zb ما الشرع فقد نَهي وحرَّم وجرَّم مقدمات الفاحشة قبل وقوعها، 7 ملك كلماً أو رجماً. من أما وقد حدث ذلك، فإن الشريعة الإسلامية تنظر للفتاة المغتصبة قهراً، أنها بريئة لم تخرج من دائرة الأبكار، فتزف مثل ما تزف البكر ليلة زفافها، لكن الأعراف الاجتماعية لم تراع هذا الظرف؛ لأنها ترى ذلك من حفظ العرض و الكرامة الأسرية، و بعداً عن قالة السوء.

في خضم هذه الأعراف لجأت بعض العوائل إلى الإجهاض عند حدوث الحمل – وقد سبق الكلام عن هذه المشكلة - و في حالة عدم الحبل كان اللجؤ إلى رتق غشاء البكارة عن طريق العملية الجراحية.

# حكم رتق غشاء البكارة للغتاة المغتصبة

ذكر بعض الباحثين أن هذا الإجراء الإصلاحي ليس له موضع في كتب الفقهاء، يقول واحد من أساتذة من الجامعة الأمريكية: (لم أعثر فيما وصلت إليه من مصادر الفقه الإسلامي على قول يفترض رتق غشاء البكارة على الرغم من أن الفقهاء ذكروا أحكام البكارة و الثيوبة و ذكروا أسباباً مختلفة لذهاب غشاء البكارة مما يرجح أن رتقه من الأمور الحادثة الجديدة التي عرفها الناس بعد تقدمن العلوم و المعارف الطبية التكنولوجية. ولذلك فإن إعطاء حكم شرعي يحتاج إلى دراسة مستفيضة لمقاصد الشريعة الإسلامية و أحكامها)(1).

وفي اعتقادي أن غياب هذه المسألة من كتب الفقهاء مرده إلى واقع المحتمع الإسلامي

<sup>1-</sup> فقه النوازل الأمريكية، جماعة من الأساتذة ، ص 193.

القائم على العفة في غالبه و شذراً تجد قضية من هذا النوع فهي مغمورة داخل خلق الســـتر الأسري، و هذا يدل أن فقهنا في غالبه هو فقه واقعى و إنساني.

# رتق غشاء البكارة للغتاة المغتصبة بين المصلحة و المغسحة

إذا تبين أن هذه المسألة هي من المستجدات فإيجاد حكم شرعي لها يدعونا إلى معرفة المصالح و المفاسد الناتجة عن هذه العملية ثم الموازنة بينها، بعدها نقرر الحكم اعتمادا على البعد المقاصدي في المسألة. و(هذه المسألة تتعلق بالنسل و العرض والعفة و الكرامة، وهي تتأرجح في العقل بين المصلحة والمفسدة، فقد يتراءى للعقل في أحد وجهيها ألها مصلحة؛ لما فيها من الستر على الناس و لما فها من دفن جريمة أخلاقية ارتكبت. وقد يتراءى للعقل في وجهها الآخر ألها مفسدة؛ لما فيها من الغش و التغرير و التدليس و الكذب، ولما يترتب عليها من شيوع الخطيئة، فهل يترجح جانب الستر فنبيح للطبيب إجراء عملية رتق غشاء البكارة أو إصلاحه أم ترجيح المفسدة فنمنع الطبيب من إجراء العملية؟)(1).

# محالع رتق غشاء البكارة

يمكن للعقل أن يعدد من مصالح الرتق الكثير، حسب مجال ارتباطها وتعلقها، فمنها ما يتعلق بالجانب النفسى للفتاة و الاجتماعي و الأسري و التربوي، نختصرها في هذه النقاط التالية:

- الستر الفتاة على اعتبار أنه لا ذنب لها فيما حصل بها فلا لوم عليها و الســـتر خـــير- ويحقق لها الراحة النفسية و استواء شخصيتها.
  - حماية الأسرة من الانهيار و التذمر النفسي باحتضافها لفتاة زالت بكارتها من غير نكاح.
    - الوقاية من سوء الظن بأخلاق الفتاة بل والطعن في عرض أمها بسببها.
      - الرتق فيه أثر تربوي عام، هو حصر المعصية في نطاق ضيق.
    - الرتق فيه أثر تربوي خاص بالفتاة حيث يشجعها على التوبة و الثبات على العفاف.
- في الرتق مصلحة مستقبلية للأسرة المكونة من الفتاة المغتصبة و زوجها حيث افتضاح الأمر بعد زواجها يهيئ القول بزناها و بالتالي يُعيَّر الزوج بما فيقض لك مضجعهما.

213

<sup>1-</sup> فقه نوازل الجامعة الأمريكية، ص194

### مغاسد رتي غشاء البكارة

إلى جانب المصالح السابقة توجد مفاسد نعدد منها:

- يعتبر الرتق من الغش الحرم و الخداع المنهي عنه، حيث إخفاؤها لزوال بكارتها فيه تستر على أمر لو علمه الزوج لما أقدم على الزواج، فتركه أولى. وقد رُدَّ بأن هذا ليس بغش لأن الغش هو ( إخفاء غيب أو نقص في المحل بحيث يبدو أمام طالبه خاليا من هذا العيب، فيترتب عنه الإضرار)<sup>(1)</sup>. و ما قامت به الفتاة هو إصلاح لشيء يجب أن لا يتغير إلا بوجه شرعي.
  - في عملية الرتق مفسدة التشجيع على الفاحشة و ذلك بأن يسهل عندها إصلاح هذا الغشاء بعد كل جريمة أو قبل زواجها لإثبات عذريتها. و قد أجاب الجوزون للرتق بأن ترك إصلاح حالها، قد يدفعها الإحباط و اليأس من حفظ حيائها بعد ذهاب علامة صلاحها إلى الانزلاق نحو مستنقع الرذيلة مطاوعة للشيطان الذي يأسها من دوام عفتها وطهارة بعد معرفة أمرها بعد زواجها، فالرتق أنفع لها عندئذ من تركه.
- قالوا أن هذا العمل مدعاة إلى كشف العورات و الإطلاع على السوءات، وذلك محرم شرعاً و زوال غشاء البكارة بالاغتصاب لا يعتبر عذراً شرعياً لكشف العورة، ويمكن الاستعاضة عن ذلك بشهادة طبية تثبت عفتها وما حصل لها هو اعتداء لا يطعن في شرفها. وقد رد ذلك بأن مجتمعاتنا اليوم تولي عناية كبيرة للعذرية نظراً لفساد الأخلاق و الانحلال الأسري و الديوثية حيث عز وجود طالب عفة و شرف. وغشاء البكارة من أهم العلامات الدالة على العفة والطهارة، فإعادة رمز العفة لمحتشمة اغتصبت فيه حير كثير للفتاة وأرتحا و للمجتمع كذلك.

وبعد عرض جملة من المصالح و المفاسد التي تكتنف القول برتق غشاء البكارة وعدمه نخلص لوضع موازنة بينها لمعرفة الراجح منهما.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- نفس المرجع ،ص211

الإسلام يسعى بأحكامه ومبادئه و مقاصده إلى بناء الفرد السوي و الأسرة السوية و المحتمع السوي و الأمة السوية بدفع الأذى عن أنفسهم ودينهم ونسلهم و أعراضهم وأمالهم. و الاغتصاب جريمة من غير اختيار من الجحني عليها، ورغم ذلك فإنها تتأثر بالغ التأثر في حاضرها و مستقبلها و ربما عاد على ماضيها بالضرر و الشناعة و قد يصل الضرر منها بالانتقام من المجتمع بإعلان الرذيلة ونشرها، فيكون عدم رتق بكرتها سبباً في انتقالها من مكرهة على الفاحشة إلى مختارة، فأي الأمرين خير، مصالح مُرجوة مُتوقعة أو مفاسد مُتوهمة أمام هذه الموازنة المقاصدية قالت لجنة إعداد المناهج بالجامعة الأمريكية: ( يغلب على الظن إمكان القول بجواز ذلك و استحباب الستر على الفتاة برتق بكرها و لولا أن ما ذكر من المفاسد لكان القول بالوجوب ممكناً؛ لأن دفع المفسدة التي يغلب على الظن وقوعها إذا تعين على أحد كان واجباً شرعاً عليه...وبذلك ينبغي على الطبيب لدفع الشر و الأذى إذا كان يغلب وقوعه في مجتمع من المجتمعات إن يقوم بإصلاح غشاء البكارة ... و يرجيي له أن يكون مأجوراً غير مأزور إن شاء الله عَجْكِيّ) (1). رأي حري بالاحترام، لكن إمكانية القــول بالوجوب فيه نظر!! لأن النظر إلى المغتصبة يختلف من مجتمع إلى آخر؛ فإذا كانـت بعـض المحتمعات ترى بعين السخط للمغتصبة لزوال عذريتها و لا يرون في إكراهها عذرا يبرئها فإن هناك مجتمعات أخري تبرئ ساحتها وتغض الطرف عن ما أصابحا و ترى في عدم لجوئها لإصلاح غشاء بكارتها قمة في عفتها وحيائها. لذا تبقيى مسالة الرتق على الجواز والاستحباب، لمن اضطرت إليه من المغتصبات وكذلك من زانية (حيث لا يكون زبي الفتاة معروفاً بين الناس و لم يصدر عليها حكم قضائي)(2) إذا تحققت بهذا العمل المصالح المرجوة، من توبة نصوح و ثبات على عفة...و إلا فالحرمة كحرمة فعل ذلك لزانية مجاهرة. والله أعلم ملخص المسألة:أن رتق غشاء البكارة من محدثات الأمور، وليدة زمن التحرر الأخلاقي و الانفلات الأمني و الاستخفاف بالأعراض، فهي قضية إذاً لم تتناولها نصوص الشريعة

<sup>1-</sup> فقه النوازل، ص214.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- نفس المرجع 218.

الإسلامية، ولم يتعرض لها فقهاؤنا في كتبهم، وليس لها مثيل تقاس عليه، فلم يبق من آليات معالجة الوقائع المستجدة إلا اعتماد منهج الاستهداء و الاستنوار بروح الشريعة و مقاصدها العامة و مسلك الترجيح بين المصالح و المفاسد.

ومن خلال هذا المنهج أتضح أن مسألة الرتق لغشاء البكارة هي إلى الجواز أقرب منه إلى المنع، في حالة الضرورة مع النظر إلى ما تحققه من المصالح. والله أعلم

#### الخلاصة:

الحديث عن أمثلة نموذجية عن تعارض المقاصد الضرورية في كتب أهل العلم نادرة إن لم أقل مفقودة؛ مما جعل الغموض يكتف جانبها التطبيقي ويقلل من أهمية الجانب النظري، وقد تنبه الغزالي غلى سبب هذا الغموض فعزاه إلى شح الأمثلة التطبيقية.

ولعل الخلاصة التي أصل إليها بعد أن أوردت بعض الأمثلة للدلالة على تاثر الفروع الفقهية بالمقاصد الضرورية، هي أن عنصر الموازنة بين المصالح و المفاسد له أثر في إعمال المقاصد الضرورية، إذ لما كانت الضروريات هي أعلى مراتب المصالح و أقواها كان دور هام في ترجيح جانب المصالح من كل قضية مستجدة، يمعنى آخر أن كل ما يحفظ هذه الأصول الخمسة يعتبر مصلحة يجب مراعاته و ما يفوتها هو مفسدة لزم درأه. فالغرض المرجو من كل ذلك هو جلب مصالح الدنيا و الآخرة و درأ مفاسدهما، وهو الغاية من بعث الرسل وإنزال الكتب و تشريع الأحكام الشرعية.



# علخص الرسالة

موضوع المذكرة يتحدث عن الضروريات الخمس التي تسمى في كتب الأصول بالمقاصد الضرورية و المقاصد الشرعية و الأصول الكلية و المناسب الضرورية و المصالح الضرورية و المناسب الضروري. حيث لم يُبَث إلى اليوم، في الخلاف الحاصل في تسميتها و عددها و ترتيبها. هذه الإشكالية ظهرت منذ أن صاغ الإمام الغزالي أقسام مراتب المصالح الثلاث؛ الضرورية والتحسينية و الحاجية ، وجعل المصالح الضرورية هي مقاصد الشرع الخمسة بدعوى اتفاق جميع الشرائع والملل على المحافظة عليها.

وقد ورِث هذا الخلاف عن القدامي، الباحثون المعاصرون، وهم كذلك و رغم الجهود المبذولة من قبلهم، اختلفوا بشأنها، منهم المؤيد لطرح القدامي بخماسيتها و يرى أن كل زيادة دائرة في فلكها، و أن ما تحتاجه اليوم هو تفعيلها واقعياً. ومنهم من طلب إعادة النظر في عددها، بل شكك في قدرتها في استيعاب حاجات عصر الثورة التكنولوجية والرقمية، مطالباً بالبحث عن مقاصد عالية جديدة لها القدرة على غربلة الفقه القديم وبعث روح

الفقه لمواكبة العصر الجديد. و قد زاد بعضهم حفظ العرض ونسب ذلك للطوفي، و صحح إضافته بعض المعاصرين بناء على ما ورد فيه من العقوبة المغلظة وهي الحد. وأكد بعض المعاصرين على إضافة مقصد الحرية و العدالة و حقوق الإنسان. و هذا جمال الدين عطية يُوصلها إلى أربعة و عشرين مقصداً ضرورياً موزعة على المجالات الأربع.

و لم يقف الاختلاف عند عددها فحسب، بل انتقل إلى ترتيبها. فيان كان مؤسس الصياغة المقاصدية الأولى، أبو حامد الغزالي يرتبها كالتالي: (الدين والنفس و النسل و العقل و المال)، فإن من جاء بعده من أعلام الفقه و الأصول لم يسلكوا منهجه في الترتيب، أشهرهم تلميذه الآمدي الذي قدم النسل على العقل، ورتبها كالآتي: (الدين و النفس و العقل والنسل و المال). ويستمر الخيلاف لينتقل إلى الدين و النفس، أيُّهما أولى بالتقديم. والعلماء في ذلك على قسمين: قسم يرى تقديم الدين لأنه الأصل في نجاحات الدنيا و الآحدي. و الآحدة و هو الفلاح الديني و الدنيوي و غيره تبعاً له، و هذا مسلك الغزالي و الآمدي. و قسم آخر يرى تقديم النفس لأن ذهابما يعني غياب من يتدين و انقطاع الحياة بفنائسه و بقاء للدين و الدنيا معاً. كما ألهم اختلفوا في ترتيب بقية الضروريات، و قد بينا مختلف آرائهم موضحة في الجدول.

أما المعاصرون فأغلبهم سار على رأي القدامى معتبرين ترتيب الغزالي هو الترتيب المنطقي؛ لأنه ركز على أهمية كل ضروري من الخمسة في واقع الحياة، ومنهم من رجيح ترتيب الآمدي الذي قدم العقل على النسل خلاف الغزالي؛ لأن العقل هو مِلاك الأمر كله. ومن المعاصرين من قدم النفس للعلة التي أبداها المتقدمون.

ومن إشكالية الترتيب للضروريات، تتفرع مسألة إشكالية ترتيب الأولويات عند التفعيل الواقعي للمقاصد، أقصد الممارسة العملية لأحكام الشريعة في إطار البعد المقاصدي.

في هذا المنحي نجد العز بن عبد السلام: يفرق بين مصالح الآخرة و مصالح الدنيا، اللتان يلتقيان في دائرة مصالح المباحات (التحسينيات). فالأولى تسلك لذلك ما يسميه العز مصالح الوجوب و مصالح المكروه (مراتب الأحكام الشرعية). أما الثاني فيصل لدائرة المباحات عبر المصالح الضرورية و المصالح الحاجية (مراتب الكليات الضرورية).

أما الشاطبي فيتعرض لهذه المسألة باستعماله نظرية البرهان الخلفي، أي: انعدام الدين يعني فساد الدنيا و الآخرة، و انعدام النفس يعني انعدام من يتدين، و بـــذهاب العقـــل يرتفــع التكليف، و إذا انقطع النسل لم يعد وجود، ويفسد العيش نتيجة لضياع المال.

أما المعاصرون، فكل نظر إلى الإشكال من زاوية، فمنهم من رأى استقلالية كل ضروري عن غيره ومنهم من رأى العلاقة بينها تتكامل في شكل دائري، وبعضهم اقترح الشكل الهرمي و آخر يرى التكامل في شكل الخيمة ذات الأعمدة. هذه خلاصة الفصل الثاني.

وأحيرا الفصل الثالث: وقد ضمنته أثر الاختلاف في ترتيب المقاصد الضرورية. وفيه تحدثت عن إعمال وإهمال المقاصد الضرورية. وخلاصته أن العلماء وظفوا كلهم -كما أكد ذلك بن عبد البر- المقاصد في اجتهاداتهم الفقهية، و استنبطوا من خلالها أحكاما شرعية لكثير من القضايا الطارئة مراعين ظروف عصرهم و الملابسات الي لابست قضاياهم، لكنهم لم يكونوا في ذلك على مستوى واحد؛ فمنهم المكثر ومنهم المقل، و لولا استعمالهم للمقاصد لضاعت حياة الناس في واد الانجراف.

هذا بخصوص المقاصد بوجه عام، أما المقاصد الضرورية و هي موضوعنا، فقد حازت بين مباحث الفكر المقاصدي مكاناً رفيعاً؛ كونها تعتبر نقطة انطلاقة الفقيه والمتفقه معاً، فمصالح الناس في حياهم المعتادة لن تتحقق إلاَّ إذا تطابقت تصرفاهم مع مقاصد الشرع الأساسية، دافعة عنها موانع انعدامها وجالبة لها أسباب حفظها و بقائها.

وللمقاصد الضرورية خصائص تميزها عن المقاصد الأخرى ، فهي قرآنية و إنسانية و عامة. كما تتميز المقاصد الضرورية بالتداخل في مجال التطبيق الأولوياتي، حيث يتأثر بعضها ببعض مع تَقَدُّم مقصد النفس باعتباره محور الكون و أساسه.

كما ألها تحتل المركز الوسط من حيث موقعها داخل البناء المقاصدي؛ لأن مدار الوجود المادي و الإنساني عليها، فهي بهذا الموقع تعتبر مرجع جميع الأحكام الشرعية والمصالح الجزئية على كثرتها، كما ألها مصدر لحفظ المصالح العامة (العدل والحقوق العامة (كالتعليم والسكن ..) وهي أساس تحقيق المقصود الأعظم من خلق الخلق و هو عبادة الله على موقعها هذا يجعل لها علاقة متواصلة بالأحكام الشرعية، تتخذ هذه العلاقة

معيارين: المعيار الشكلي و المعيار الموضوعي. فالشكلي هو الذي يستدل بالأحكام الشرعية الخمسة (الوجوب و التحريم و الكراهة و الندب و الإباحة) على المقاصد الضرورية وتسكينها في مراتبها الثلاثة. أما الموضوعي فهو الذي نحكم من خلاله على التصرفات الإنسانية بالإيجاب أو التحريم ... بالنظر إلى عظم المصلحة و المفسدة أو ضعفهما. وقد كان لنا مع العز و الشاطبي، وقفة حول المعيارين و آليات العمل بالمعيار الموضوعي.

إذا تبين لنا قوة المقاصد الضرورية في نفسها و شدة علاقتها بالأحكام الشرعية أدركنا عمق أثرها على الفروع الفقهية، من خلال نماذج تطبيقية، كمسألة تترس الكفار بأسرى المسلمين، وإجهاض حمل المزني بها غصباً عنها (المغتصبة)، و أكل مال الغير اضطراراً، وقضايا أخرى مستجدة تدعوا بالضرورة إلى إشراك المقاصد الضرورية في العملية الاجتهادية، فالعودة إلى الفقه المقاصدي تحي نصوص الشريعة الإسلامية وتبعث فيها معنى الصلاحية لكل زمان و مكان.

#### Message Digest

The subject of the note is talking about the five basic necessities that are called assets in the books: the purposes necessary and essential interests and colleges necessary and legitimate purposes and total assets and appropriate necessary. Which was not broadcast to the day, in the current conflict in the name and number and order. This problem has emerged since that coined the Imam Al-Ghazali sections of the three places; necessary and desirable and needful, and to make essential interests are the purposes of Islam under the pretext of the five laws and the agreement of all sects to maintain them.

He inherited this difference from the old, the researchers of today, and they are well and despite the efforts made by them, they differed on them, put them in favor of veterans Boukmasiha and believes that any increase in Department of satellites, and that you need today is actually activated. Some of them request to reconsider the issue, but questioned their ability to accommodate the needs of the age of technological revolution and the digital, calling the search for the purposes of the new high with the capacity to Principles of screening and sent the spirit of the old doctrine to keep pace with the new era. And has increased each save

the ratios for the Toffee, and corrected to add some contemporary building on what was the punishment severe, namely the limit. Emphasized by some contemporaries to add the destination of freedom, justice and human rights. And this is a Jamal-Din Attia lead them to four and twenty destination necessary distributed on the four areas.

Did not stop when the difference in number, but go to the order. If the founder of the Drafting Almqasidip first, Abu Hamid al-Ghazali arranged as follows: (religion, life and birth control, mind, and money), it was followed by the flags of Jurisprudence and assets did not embrace the approach in the order, the most famous disciple Aamidi who gave birth to the mind, and arranged as follows: (religion and psychology, mind, and cattle and money). And continue the dispute goes to the religion and psychology, whichever is first eligible. And scientists at the two sections: the view to the religion because the parent's successes this life and the Hereafter and farmer was religious and secular and others depending on it, and this course Ghazali and Aamidi. And another section to see self as she went Itdin means the absence of life and break through annihilation and thus for life is the survival of religion and the world together. They also differed in the order of the rest of the necessities, and we have explained the different views and clear in the table.

The contemporary view: most veterans marched on, considering the order of Al-Ghazali is the logical order because it focused on the importance of each of the five essential in the reality of life, from whom the likely order of Aamidi who gave birth to mind other than Al-Ghazali; because the mind is the angel of the whole thing.

It is made of contemporary psychology of the bug made by the applicants. It is the problem of arranging for necessities, forks problematic order of priorities when you activate realistic purposes, I mean the practice of Sharia in the context of the thing in dimension.

In this regard, we find Ezz Bin Abdulsalam: distinguish between the interests of the Hereafter, and the interests of the world, who meet in the interests of the Department of permissible (Althasinyat). The former behave so what he calls good old interests and the interests of the obligatory Abomination (hierarchy of legal provisions). The Faisal II of the Department of permissible cross-essential interests and interests needful (rank colleges necessary).

The Shatby expose themselves to this issue using it Proof theory back,

namely: lack of religion meant that corruption and worldly affairs, and lack of self means the lack of Itdin, and spoken of the mind brings the assignment, and if you lost birth no longer exist, and the corruption of livelihood as a result of loss of money.

As of today, all forms of consideration to the corner, some of them considered essential for the independence of every other of them were considered the relationship between them is integrated in the form of a pie, and some suggested that the pyramid and the other believes in integration in the form of Al Khaimah with the columns. This is a summary of chapter II.

Finally, Chapter III: The guaranteed under the impact of differences in the order of the essential aims. And it talked about the realization of the essential aims and neglect. It concluded that the scientists recruited all of them - as confirmed by the bin Abd al-Barr - Destinations reasoning jurisprudence, and they have developed through which the provisions of the legitimacy of many of the emerging issues keeping in view the circumstances of their time and circumstances in the evolution of their issues, but they were not at the level of one; Some Almkther including eyeballs , and not for the purposes of their use of the lost lives of people in a valley deviation.

This is for the purposes in general, and the essential aims and is the subject, has won the Investigation thought the thing in place senior; being considered as a start-Faqih, consistent together, the interests of people in normal life is possible only if matched by their actions with the purposes of Sharia basic, driving her contraceptive absence and her reasons for bringing conservation and survival.

For the purposes of the necessary characteristics that distinguish them for other purposes, they are verses and humanitarian and public. Also characterized purposes necessary overlap in the area of application Alooloyati, affecting each other with the purpose of providing self as the center of the universe and its foundation.

It also ranks the middle of its location inside the building the thing in; because over the physical presence and humanizing, it is on this site is a reference to all legal provisions and partial interests, though plentiful, and as a source of keeping the public interest (justice and public rights (such as education, housing, ..) is .Ythe basis of achieving the purpose behind the creation of the creation and worship of God is

This location makes it an ongoing relationship to the provisions of legitimacy, to take this relationship two criteria: the standard formal and objective criterion. Valchukli is evidenced by the legality of the provisions of the five (obligatory, and the prohibition and disliked and scars and permitted) on the purposes necessary and hosting in the ranking of the three. The objective is that through which to judge human behavior positively or prohibition ... Given the great interest and corrupting or weakness. It was us with pride, Shatiby, pause on the criteria and mechanisms of action objective test.

If you show us the power of the essential aims of itself and the intensity of their relationship to Islamic rulings realized the depth of its impact on the branches of jurisprudence, through the models applied, as a matter of hoarding infidels Muslims prisoners and to abort the pregnancy woman with whom he forcibly by the (usurped), and eat other people's property by force; and other issues emerging let not necessarily to involve the essential aims of discretionary process, Jurisprudence Going back to the thing in bias of Islamic texts and bring them to the meaning of power every time and place.

#### خاتمة البحث:

المقاصد الضرورية، موضوع له في علم المقاصد أهمية ومكانة، إذ أن علم المقاصد يدور كله على المقاصد الضرورية باعتبارها أصل المصالح كلها. وبعد البحث والمدارسة تبين لي أن المقاصد الضرورية مختلف عليها من حيث الشكل و المضمون، أي من جهة المصطلح و التعداد، فهي عند علمائنا تسمى المقاصد الضرورية، و المصالح الضرورية، و المناسب الضروري، و الكليات الخمس، والضروريات الخمس، ومقاصد الشريعة، وهذا راجع إلى العلاقة الوثيقة بين هذه المصطلحات، خاصة الثلاثة الأولى ( المقاصد و المصالح و المناسبة ) إذ لها صلة بمفهوم العلة

إذا لم يُؤَثر الخلاف في تسمية المقاصد الضرورية على الفروع الفقهية. فإن الخلاف في ترتيبها كان له أثر كبير على المستوى التطبيقي عند تعارضها، لكن كُتُب علمائنا لم تسعفنا بأمثلة واقعية بحيث لا تجد من المسائل التطبيقية عن تعارضها إلا مكروراً معاداً من لدن الجويني إلى يومنا هذا وهذا راجع إلى طبيعة الموضوع التي تحتاج إلى مراس يجمع بين المعرفة الواقعية .

صحيح، لقد ربط المعاصرون بين الواقع الحياتي و النظر المصلحي تقعيداً وتطبيقاً، يتضح ذلك من خلال الدراسات المعاصرة لقضايا عصرية أسفرت عن إجابات شرعية شافية زاوجت بين مبنى النص الشرعى و المعنى التشريعي.

لكن!! بخصوص تعارض المقاصد الضرورية بالمنظور الكلاسيكي لها، لم نر من الباحثين من أضاف مِثَالاً عملياً غير ما ذكره الأقدمون، يدل حقيقة، على أثر الحستلاف ترتيب المقاصد الضرورية على الفروع الفقهية.

وسبب ذلك - في أعتقد- هو غياب ضابط حقيقي يستعان به على تمييز المقاصد الضرورية عن غيرها من المقاصد الشرعية الأخرى.

ورغم ذلك تبقى الضروريات الخمس (الدين و النفس و العقل والنسل والمال) هي المقاصد الحيوية لحد اليوم، و ما أضافه المعاصرون من الإضافات المقاصدية الجديدة لا تعدو أن تكون إضافات داخلة تحت دائرة المقاصد الضرورية.

وختاماً لِفصول هذه المذكرة ومباحثها، أسجل هذه النتائج الي أعتبرها محاولة للإجابة عن الإشكال الذي حددناه كنقطة الانطلاقة من بداية هذا البحث.

### النتائج:

بعد الرحلة الشاقة مع موضوع الضروريات الخمس أدون في الختام نتائج ما توصلت إليه في هذه النقاط التالية .

1- الضروريات من حيث عددها وتسميتها عند القدامي، يكاد رأيهم فيها يكون رأياً متفقاً عليه - وما برز من خلاف في بعض التسميات فهو خلاف شكلي، خاصة مسمى النسل فمنهم من سماه العرض ومنهم من سماه النسب، وهم يعنون النسل بدلالة الأمثلة الذي يسقولها، أمَّا زيادة العرض فهي زيادة غير ثابتة، وما قيل عن إضافة الطوفي له فليس لها وجه، لأنه لم يصرح بسداسيته بل صرح بالخمس في شرح المختصر ورسالة المصلحة.

وإن كنت أرى - وهو من نتائج هذا البحث - أن العقل والنسل والعرض، هذه الثلاثة هي تابعة للنفس وترجع إليها، فلا قيام للنفس إلا بالعقل ولا استمرار لها إلا بالنسل ولا قيمة لها إلا بالعرض، ومنه يمكن القول أن المقاصد الضروري الحقيقية ثلاثة، هي: (النفس و الدين و المال) وقد بينت ذلك في صلب المذكرة.

2- ما أضافه المعاصرون من العدل والحرية والكرامة الأساسية و غيرها، كلها مقاصد ضرورية ترجع بشكل أو بأخر للضروريات الخمسة، فهي من باب تفصيل المجمل وتحزئ الكل.

فما أُحدث على المقاصد الضرورية من التغيير، سواء كان استبدالاً لها بالتوحيد والتزكية والعمران، أو إيصالها إلى أربعة وعشرين، أو تغييرها بألفاظ أحرى، فيه نظر. فالأول: تنظير يحتاج إلى تطبيقات.

والثاني: هو تفعيل للمصالح الضرورية داخل الفرد والأسرة والمحتمع والأمة. والثالث: أقل ما يقال عنه أنه استبدال ألفاظ بألفاظ. والله أعلم

3- وعن ترتيب المقاصد الضرورية، فإنه لم يتغير، لا في كتب القدامي، ولا في أبحاث المعاصرين، حيث بقيت الضروريات محصورة في الدين والنفس والعقل والنسل والمال،

أولها الدين أو النفس وأخرها المال، أما باقي الضروريات فهو عرضة للتقديم والتأخير، وإن كان أكثرهم جعل العقل بعد النفس.

وهذا التخبط سببه - والله أعلم - اعتبار العقل والنسل ضروريات مستقلان عن النفس - إذْ لكل منهما صلة بالنفس، فمن قوّى صلة العقل قدمه على النسل، ومن قوّى رابطة النسل بالنفس قدمه.

4- المقاصد الضرورية تحتل المرتبة الوسطى في البناء المقاصدي. فهي تقع بين مقاصد الأحكام الجزئية وبين المصالح العامة و المقصد الأعظم وهو عبادة الله تعالى )

5- أما أثرها على الفرع الفقهية يتمثل في ثلاثة أمور.

الأول: تأكيد شرعية الأحكام الثابتة بالشرع المستندة إلى الدليل.

الثاني: تقرير أحكام التصرفات التي لا سند لها من الشرع ويشمل المستجدات المرسلة عن الأحكام و الظنيات المختلف فيها.

الثالث: الترجيح بين الأحكام المتعارضة.

## التوصيات

1- ندعو إلى إعادة النظر في المصطلحات المقصدية والأصولية على السواء، و قراءها قراءة عص محاولة من أجل الوصول إلى مصطلح محدد لا يختلف عليه الباحثون، حيثما ذُكر ذلك المصطلح على الفور مضمونه، فكثرة المصطلحات لمسمى واحد تثير الحيرة، فنحن نقراً في كتب الأصمصطلح المقاصد الضرورية والمقاصد الشرعية والكليات والمصالح الضرورية فهي لا تعين دائ الضروريات الخمس بل يقصد بها غير ذلك.

فمثلا المقاصد الشرعية، تطلق على الضروريات كما تطلق على مقاصد النصوص والأحكا الجزئية، ويقصد بما أيضاً المقاصد العامة للأحكام الشرعية، وتطلق الكليات على الضروريات كالطلق على (التحسينات والحاجيات).

لهذا كانت الحاجة ماسة إلى الاتفاق على مصطلح محدد و لا يَكْفِ القول: لا مشاحة في الاصد خاصة في الأبحاث العلمية.

2- ندعو إلى التحقيق في المصطلحات الأصولية و المقصيدية التالية: القياس الكلي أو الموسد والضرورة الخاصة والعامة، ومصطلح المناسب أو المناسبة وعلاقتها بالعلة والمصالح والمقاصد. و لا كان السابقون درسوها بما يعطيهم فضل السبق في التأسيس، فإنما في حاجة إلى التحقيق والتلاسيما فيما يتعلق بتطبيقاتها وفروعها المعاصرة.

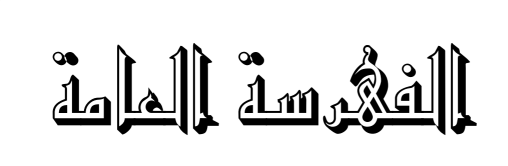
3- العودة إلى فهم النصوص القرآنية والسنة بمقاصدها، وهذا لا يعني إطلاق الأمر لكل ناظر، ب بد من ضبط الأمر بضوابطه وإرجاع الأمر لأهله.

4- البعد عن تكرار ما كتبه العلماء الأولون - فكثير من كتب المقاصد ليس فيها إلا إعادة ما كالشاطبي أو غيره بأسلوب جديد، لذا ندعو إلى الخروج من شاطبية المقاصد إلى شرعية المقاصد، أن ننظر في القرآن والسنة مستقرئين و مستنبطين، ولا ضير إن اعتمدنا على فهم الشاطبي رحمـ تعالى، كالمصباح نستضيء به داخل بحر علم المقاصد، فإن فضل الشاطبي لا ينكره إلا متجر يعرف لأهل الفضل فضلهم و لا يعرف الفضل لأهل الفضل إلا أهل الفضل. وكما لم يقف العند رسالة الشافعي في الأصول مقلدين، فكذلك الأمر بخصوص الشاطبي في علم المقاصد، فلا المقصديون عند أقوال الشاطبي (ر)

5- ندعو إلى إنشاء تنظيم علمي على هيئة (هيئة شرعية عالمية) تتكون من أساتذة ودكاترة وبالهم بالشريعة علم وفهم، مَهَمَّتهم دراسة القضايا العصرية والمستجدات الحالية على طاولة النا الشرعي متخذين من المقاصد الشرعية وخاصة المقاصد الضرورية آلية للبحث و التدقيق على مركز دراسات مقاصد الشريعة الإسلامية التابع لمؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي بلندن - ويصدر عن هذه الهيئة من الأحكام الشرعية لأية قضية من القضايا المبحوثة يكون بمثابة الإجمال الشرعي، حتى يتسنى للشريعة الإسلامية من مواكبة العصر و الإجابة عن قضاياه.

6- أدعو إلى قراءة متأنية لكتاب الشاطبي، الموافقات. رغم أنه تعرض له كثير من الباحثين شر تعليقاً ودراسة، إلا أنه في حاجة إلى مزيد نظر في مفرداته و مباحثه، فاحتلاف تحليلاتهم لفك المقاصدي بل لنظريته المقاصدية ترجع إلى الزاوية التي يستشرف منها كل باحث عمل الشاطبي هذ - فمنهم من نظر إليه على أنه المؤسس لقواعد هذا العلم، وجامع أشتاته، وواضح أبحاثه، فيكة الشاطبي فخراً استكشافه لهذا الكتر العلمي الثمين. وبناء على هذه الرؤية ساق هذا الفريق، نظر الشاطبي على ألها نظرية مقاصدية اكتملت معالمها بموافقاته.

- ومنهم من نظر إلى الشاطبي، على أنه نَظَم نظرية المقاصد في عقد سبيك معتمداً على ما وجمعثراً في كتب السابقين فلملمه، وفي فروع فقعد له، و مشتتاً فجمعه، فله فضل الصياغة و لسا فضل البداية، وعليه، فلا يمكن الوقوف عند جميع ما قرره، مَوْقف القنوع من غير اعتراض، فنتاج عملٌ يعتريه النقص كغيره. لهذا فلا بد من النظر الحصيف في نظريته المقصدية بروح علمية ودراس تحليلية مُحَوْسَبة لألفاظه و مصطلحاته التي أوردها في كتابه، لتكشف لنا عن مرادات الشا العلمية، من خلالها نُبْرِز بدقةٍ نظرية الشاطبي المتكاملة، ثم نبني عليها للوصول إلى نظرية مقاصر شرعية تؤسس لمباحث علم المقاصد المختلف إلى اليوم في عِلْمِيته و استقلاله.



- فَيْسِ إِلَّا اللَّهِ اللَّه
- عَيْرِ الْهُمُونِ الْهُمُونِ الْهُمُونِ الْهُمُونِ •
- فَقُرس الْأَمْلِي الْمِثْرِيْدِ الْمُر
- قائد المحاطر و الرائع
  - ikaisel migi •

# ممرس الأياس

| الصفحة | رقم الآية | السورة           | الآية                                                  |
|--------|-----------|------------------|--------------------------------------------------------|
|        |           | البقرة           |                                                        |
| 111    | 30        | " "              | *) ( ' & %\$ # " !                                     |
| 75     | 155       | " "              | 8 7 65 4 3 21 0                                        |
| 12     | 173       | " "              | n mlkji                                                |
| 59     | 198       | " "              | ] \ [ Z Y X WV                                         |
| 186    | 228       | " "              | L K J I H                                              |
|        |           | آل عمران         |                                                        |
| 23     | 91        | آل عمر ان<br>" " | إِنَّ ٱلَّذِينَ ٩ إ ٩ إِ فَلَن يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِم |
| 23     | 170       | " "              | x wvu ts                                               |
| 23     | 171       | 11 11            |                                                        |

|         |           | النساء   | © بِنِعْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَا                   |
|---------|-----------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
|         |           | " "      |                                                                                           |
| 208     | 69        | ,, ,,    |                                                                                           |
| 208     | 93        | " "      | Q P ONMK J I                                                                              |
|         |           | المائدة  | ji h g f e d c                                                                            |
| 141     | 03        | " "      |                                                                                           |
| 208     | 32        | " "      | Q P O N ML K                                                                              |
|         |           | الأنعام  | ٰ مِنَ " # % \$ % \$ " مِنَ                                                               |
| 208 -86 | 153/151   | " "      |                                                                                           |
|         |           | الرعد    | قُلُ تَعَالَوَا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَّا ثُشْرِكُواْ بِهِ - شَيْعًا |
| 71      | 29        | " "      |                                                                                           |
| ,1      |           | إبراهيم  | _ ^ ] \[Z Y XW                                                                            |
|         |           | " "      |                                                                                           |
| 23      | 17        | النحل    | يَتَجَرَّعُـهُ, وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ, وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن © > = <                |
| 06      | 09        | " "      |                                                                                           |
| 151     |           | " "      | F E D C A @ ?                                                                             |
|         | 90        |          | R QP O N MLK                                                                              |
| الصفحة  | رقم الآية | السورة   | الآية                                                                                     |
|         |           | الإسراء  |                                                                                           |
| 87      | 36/31     | " "      | R Q PINML K J                                                                             |
| 213/199 | 32        | " "      | b a ` _ ^ N [ Z                                                                           |
| 208     | 33        | " "      | o nmk jihgfed                                                                             |
| 108     | 23        | الأنبياء | لَا يُشْعَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَكُونَ                                           |
| 24      | 22        | الحج     | كُلُما أَرَادُوۤا أَن يُخْرُجُواْ مِنْهَا ﴾ ا                                             |
| 75      | 20        |          | 7                                                                                         |
| /3      | 30        | الروم    | فَأَقِدْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ ۞ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا        |
| 23      | 46/45     | الصافات  | يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسٍ مِّن مَّعِينِ                                                  |
| 59      | 11        | الشورى   | 7 6 543 2 1                                                                               |
| 23      | 71        | الزخرف   | يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِن ذَهَبِ وَأَكُوابِ                                         |

| 110 | 56    | الذاريات | H GF E D C                                                                            |
|-----|-------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 58  | 37    | الرحمن   | فَإِذَا ٱنشَقَّتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَٱلدِّهـَانِ                         |
| 69  | 25    | الحديد   | ( ' & % \$ # " !                                                                      |
| 86  | 12    | الممتحنة | , + * )(' & % \$ #"!                                                                  |
| 71  | 02    | التغابن  | @ ? >= < : 9 8 7 6 5                                                                  |
| 73  | 03    | الإنسان  | إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا                        |
| 23  | 11    | " "      | S R Q P O NML                                                                         |
| 23  | 17/15 | 11 11    | {zyxwvutsrqpon                                                                        |
| 23  | 19    | " "      | وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ مُخَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْنَهُمْ حَسِبْنَهُمْ لُوْلُؤًا |
| 71  | 10    | البلد    | q p                                                                                   |
| 75  | 04/03 | قریش     | 4 32 1 0/ , + * )                                                                     |

# فمرس الأحاديث

| الصفحة | راوي الحديث       | طرف الحديث                                     |
|--------|-------------------|------------------------------------------------|
|        |                   | (1                                             |
| 107    | البخاري ومسلم     | أتدري ماحق الله على العباد وما حقهم عليه       |
| 195    | البخاري ومسلم     | اجتنبوا السبع الموبقات                         |
| 210    | البخاري ومسلم     | إذا سمعتم بالطاعون في أرض فلا تدخلوها          |
| 191    | الدارقطني         | أغنوهم هذا اليوم                               |
| 205    | البخاري ومسلم     | إن أحدكم ليجمع خلقه في بطن أمه                 |
| 75     | ابن حبان والترمذي | إن أقربكم مني مجلسا يوم القيامة أحاسنكم أخلاقا |
| 48     | البخاري ومسلم     | إن دماءكم و أموالكم وأعراضكم عليكم حرام        |
| 76     | الحاكم و البيهقي  | إنكم لن تسعوا الناس بأموالكم ولكن بأخلاقكم     |

| 75    | البخاري في الأدب | إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق              |
|-------|------------------|--------------------------------------------|
| 198   |                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      |
|       | البيهقي          | أوتي بامرأة زنت فأقرت فأمر برجمها(أثر)     |
| 191   | البيهقي          | ايتويي بخميس أو لبيس آحذه منكم             |
|       |                  | (ص)                                        |
| 165   | البخاري          | صلوا كما رأيتموني أصلي                     |
|       |                  | (ف)                                        |
| 51    | البخاري ومسلم    | فإن دماءكم وأموالكم عليكم حرام كحرمة يومكم |
| 52    | مسلم و أحمد      | فإن دماءكم وأموالكم وأحسبه قال             |
| 108   | البخاري و مسلم   | فدين الله أحق بالقضاء                      |
| 190   | البخاري و مسلم   | فرض رسول الله ﷺ زكاة الفطر                 |
|       |                  | (살)                                        |
| 209   | البخاري و مسلم   | کان فیمن کان قبلکم رجل به حرح فجزع         |
| 53/48 | مسلم             | كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه  |
|       |                  |                                            |
|       |                  |                                            |

| الصفحة | راوي الحديث          | طرف الحديث                                  |
|--------|----------------------|---------------------------------------------|
|        |                      | (と)                                         |
| 208/50 | البخاري و مسلم       | لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث          |
| 209    | البخاري              | لا عدوي ولا طيرة ولا هامة و صفر             |
|        |                      | (し)                                         |
| 292    | الترميذي             | ليس فيها شيء                                |
| 188    | البخاري              | لو تمالاً عليه أهل صنعاء لقتلتهم جميعا      |
| 190    | ابن ماجة             | ليس فيما دون خمسة من الإبل صدقة             |
|        |                      | (م)                                         |
| 50     | عبد الرزاق والطبراني | ما فائدة أفادها امرؤ مسلم خيرا له           |
| 209    | البخاري و مسلم       | من قتل نفسه بحديدة فحديدته في يده           |
| 205    | مسلم                 | من ستر مسلما في الدنيا ستره الله            |
| 112    | أحمد و أبو داوود     | من قتل دون ماله فهو شهد                     |
|        |                      | (هــــ)                                     |
| 21     | البخاري              | هو الله خير                                 |
|        |                      | (ي)                                         |
| 49     | البخاري              | يا أيها الناس أي يوم هذا ؟ قالوا : يوم حرام |

# فمرس الأغلام

| الصفحة | العلم                                                   |
|--------|---------------------------------------------------------|
| 57     | ابن الحاجب، عثمان بن أبي بكر بن يونس                    |
| 199    | ابن الحكم، عبد الله بن عبد الحكم بن أعين                |
| 199    | ابن الماجشون ، أبو مروان عبد الملك بن عبد العزيز        |
| 47     | ابن النجار الفتوحي ، تقي الدين محمد بن محمد             |
| 95     | ابن الهمام، كمال الدين محمد بن عبد الواحد بن عبد الحميد |
| 94     | ابن إمام الكاملية، محمد بن عبد الرحمن                   |
| 28     | ابن أمير الحاج، محمد بن محمد بن محمد بن الحسن الحنفي    |
| 07     | ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام             |
| 60     | ابن رشد الحفيد، محمد بن محمد بن رشد القرطبي             |
| 94     | ابن رشيق، أبو علي الحسين بن أبي الفضل                   |
| 93     | ابن عبد الشكور، محب الدين بن عبد الشكور البهاري         |
| 93     | ابن فرحون ، إبراهيم بن علي بن برهان اليعمري             |
| 200    | أبو ثور، إبراهيم بن خالد بن أبي اليمان البغدادي         |
| 56     | الأزميري، سليمان بن عبد الله الكردي                     |
| 26     | الإسترباذي، رضي الدين محمد بن الحسن                     |
| 42     | الإسنوي، جمال الدين عبد الرحيم بن الحسن                 |
| 199    | أصبغ، بن الفرج بن سعيد الأصبهاني                        |
| 04     | الآمدي، علي بن محمد بن سالم                             |
| 93     | الأنصاري ، أبو يحي زكرياء بن محمد بن أحمد               |
| 42     | البدخشي، محمد بن الحسن                                  |

| الصفحة | العلم                                                   |
|--------|---------------------------------------------------------|
| 46     | البرماوي، محمد بن عبد الدايم المصري                     |
| 43     | البغدادي، أبو محمد موفق الدين ابن قدامة المقدسي         |
| 58     | البناني، عبد الرحمن بن جار الله                         |
| 58     | البيضاوي، ناصر الدين عبد الله بن عمر بن محمد            |
| 28     | تاج الدين السبكي، عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي       |
| 64     | الجزائري، طاهر بن صالح بن محمد بن موهوب                 |
| 94     | الجزري، محمد بن يوسف بن عبد الله بن محمود               |
| 13     | الجصاص، أبو بكر أحمد بن علي الرازي                      |
| 43     | الجوهري، إسماعيل بن حماد اللغوي                         |
| 38     | الجوييي، إمام الحرمين عبد الملك بن عبد الله             |
| 13     | الدر دير، أحمد بن محمد العدوي                           |
| 08     | الدهلوي، أحمد شاه بن عبد الرحيم                         |
| 26     | الرازي، فخر الدين محمد بن عمر بن حسين                   |
| 13     | الراغب الأصبهاني، الحسين بن محمد بن الفاضل              |
| 33     | الزركشي، بدر الدين محمد بن بهادر بن عبد الله            |
| 189    | الزنجاني، أبو البقاء محمود بن أحمد                      |
| 22     | سلطان العلماء، أبو محمد عبد العزيز بن عبد السلام السلمي |
| 04     | السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر                          |
| 07     | الشاطبي، إبراهيم بن موسى اللخمي الغرناطي                |
| 58     | الشر بيني، عبد الرحمن بن محمد بن أحمد                   |

| الصفحة | العلم                                              |
|--------|----------------------------------------------------|
| 53     | الشوكاني، محمد بن علي الصنعاني                     |
| 20     | الطوفي، سليمان بن عبد القوي                        |
| 41     | العامري، أبو الحسن محمد بن يوسف النيسابوري         |
| 95     | عضد الدين الإيجي، عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الغفار |
| 58     | العطار، حسن بن محمد بن محمود                       |
| 05     | الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد الطوسي              |
| 34     | الفارابي، أبو نصر محمد بن محمد بن طرخان            |
| 21     | الفيومي، أحمد بن علي                               |
| 07     | القاضي عياض، بن موسى بن عياض اليحصبي               |
| 04     | القرافي، أحمد بن إدريس                             |
| 95     | القنوجي، محمد صديق حسن خان بن حسين بن علي          |
| 199    | الكسائي، علاء الدين أبو بكر بن مسعود بن أحمد       |
| 12     | الكفوي، أيوب بن موسى بن الحسين القزيمي الكفوي      |
| 46     | المحلي، جلال الدين محمد بن أحمد بن إبراهيم         |
| 14     | المرداوي، علاء الدين علي بن سليمان بن أحمد         |
| 199    | مطرف بن عبد الله بن مطرف بن سليمان                 |
| 56     | منلا خسرو، محمد بن فرموز بن علي                    |
| 202    | الهاملي، أبو بكر بن علي بن موسى الهاملي            |

## فائمة بأسماء المحادر و المراجع

#### أ:المصادر الأصولية

- \* ابن القيم، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تح: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن الجوزي ، السعودية، ط1، 1423.
- \* ابن إمام الكاملية ، كمال الدين محمد بن محمد بن عبد الرحمن، تسيير الوصول إلى مناهج الأصول من المنقول و المعقول، تح: عبد الفتاح أحمد قطب الدخميسي، الفاروق الحديثة، القاهرة، ط1، 2002.
- \* ابن عبد الشكور محب الدين، فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت ، ضبط: عبد الله محمود محمد عمر، دار الكتب العلمية ببيروت لبنان ، ط1، 2002.
  - \* أبو إسحاق الشاطبي ،إبراهيم بن موسى اللخمي، الموافقات (إسرار التشريع)، تح: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار بن عفان، ط1، 1997.
- \* أبو حامد، محمد بم محمد الغزالي، المستصفى في أصول الفقه، تح: حمزة بن زهير حافظ د دار الطبع (د ط)(د ت)
  - \* الإزميري، شرح مختصر العلامة منلا حسرو المسمي، مرآة الأصول في شرح مرقاة الوصول
- \* الأصبهاني، أبو الثناء محمود بن عبد الرحمن بن احمد ، بيان المختصر شرح مختصر بن الحاجب، تح: محمد مظهر بقا ،جامعة أم القرى السعودية ،ط ، ت ط
  - \* إمام الحرمين، أبو المعالي عبد المالك بن عبد الله بن يوسف، البرهان في أصول الفقه، تح: عبد العظيم ديب، ط1، 2001.
  - \* الآمدي، سيف الدين ، الأحكام في أصول الأحكام ،إشراف مكتب البحوث الإسلامية، دار الفكر ببيروت- لبنان، ط1، 1997.
  - \* البدخشي ،محمد بن الحسن، شرح البدخشي على مناهج الأصول (المسمى منهاج العقول)، مطبعة محمد على صبيح وأولاده . بمصر، (د ط) (د ت) .
  - \* البقوري ،أبو عبد الله بن إبراهيم، ترتيب فروق القرافي وتلخيصها والاستدراك عليها، تح: الميلودي بن جمعة والحبيب بن الطاهر، مؤسسة المعارف، بيروت لبنان ،ط1، 2003.
- \* تاج الدين، عبد الوهاب بن عبد الكافي ابن السبكي ، شرح المحلي على جمع الجوامع و حاشية البناني و تقريرات الشربيني ،دار الفكر، ( د ط)و (د ت)

- \* التفتازاني، سعد الدين مسعود بن عمر ، شرح التلويح على التوضيح لمتن التلقيح، ضبط: زكريا عميرات ، دار الكتب العلمية ، بيروت، ط1، 1416هـ.
- \* الجزري ، شمس الدين محمد بن يوسف، معرج الوصول لمنهاج الأصول، تح: شعبان محمد إسماعيل ، مكتبة نزار مصطفى الباز، ط1،1995.
- \* الحسين بن رشيق المالكي، لباب المحصول في علم الأصول، تح: محمد غزالي عمر جابي، دار البحوث الإسلامية و إحياء التراث، ط1، 2001.
- \* الرازي، فخر الدين ، المحصول في أصول الفقه ، تح:طه جابر فيض العلواني ، مؤسسة الرسالة، (دط)و (دت)
- \* الزركشي ،بدر الدين محمد بن بهدار ،البحر المحيط في أصول الفقه، تح: عبد الستار أبوغدة ،مراجعة عبد القادر عبد الله العانى دار الصفوة، ط1، 1988
  - \* الزنجاني، محمد بن أحمد، تخرج الفروع على الأصول ، تح: محمد أديب صالح ،مكتبة العببكان، الرياض ،ط1، 1999.
- \* السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن الكافي ، جمع الجوامع في أصول الفقه ، علق عليه : عبد المنعم خليل إبراهيم ، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، ط2، 2002
  - \* السبكي، تاج الدين،عبد الوهاب بن على بن عبد الكافي ، رفع الحجاب عن مختصر بن الحاجب ، تح:على محمد معوض و عادل أحمد عبد الموجود عالم الكتب ، بيروت لبنان، (د ط)، 1999
  - \* سلطان العلماء،أبي محمد العز بن عبد السلام، قواعد الأحكام في مصالح الأنام، دار الكتب العلمية،بيروت لبنان، ط1، 1999.
- \* السيوطي ، حلال الدين، شرح الكوكب الساطع نظم جمع الجوامع، تح: محمد إبراهيم الحفناوي، مكتبة الإيمان المنصورة القاهرة، (د ط)، 2000.
- \* الشوكاني، محمد بن علي، إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، تح: صبحي بن حسن حلاق ،دار ابن كثير، بيروت لبنان ،ط2 ، 2007.
- \* الطوفي، رسالة في رعاية المصالح ، تح:أحمد عبد الحليم السياح الدار المصرية اللبنانية القاهرة ،ط1، 1993.
  - شرح مختصر الروضة ، تح: عبد الله بن المحسن التركي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط1، 1990.
  - \* عضد الدين الإيحي ، شرح مختصر المنهي الأصولي م معه حواشيه، تح: محمد حسين محمد حسن إسماعيل، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، ط1، 2004.

- \* الفتوحي ، ابن النجار ، محمد بن أحمد بن عبد العزيز ، شرح الكوكب المنير المسمي مختصر التحرير ، تح: محمد الزحيلي و نزيه حماد ،مكتبة العبيكان ، الرياض ، (د ط)، 1993.
- \* القرافي ،أبي العباس احمد بن إدريس، الفروق ومعه إدرار الشروق وحاشية نهذيب الفروق، ضبط: خليل منصور، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان ، ط1، 1997.
  - \* القرافي ،أحمد بن إدريس ، شرح تفتيح الفصول في اختصار المحصول، دار الفكر، تنقيح و تصحيح مكتب الدراسات بدار الفكر ، بيروت، دط، 2004م.
  - نفائس الأصول شرح المحصول، تح: عادل أحمد الموجود علي، محمد معوض،مكتبة نزار الباز،ط1، 1995.
  - \* محمد بن أمير الحاج ، التقرير والتحير شرح التحرير ، تح: عبد الله محمود عمر ، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط1، 1999.
  - \* المر داوي، علاء الدين أبي الحسن، التحيير شرح التحرير، تح: أحمد بن محمد السراج، مكتبة الرشد الرباط، ط1،2000.

#### ب: المراجع الأصولية

- \* أبو المكارم إسماعيل عبد الحميد، الأدلة المختلف فيها وأثرها في الفقه الإسلامي دار السلم القاهرة د ط د ت ط
  - \* أحمد الريسوني، الفكر المقاصدي قواعده وفوائده ، منشورات جريدة الزمن، ديسمبر، 1999.
  - نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، دار الكلمة المنصورة، ط 01 ، 1997.
    - \* أحمد محمد البدوي ، مقاصد الشريعة عند ابن تيمية ، دار النفائس، ط1، 2000.
  - \* إسماعيل الحسيني ، مقاصد الشريعة عند ابن عاشور ، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط01، 1995.
    - \* بركات أحمد بن ملحم: مقاصد الشريعة في الشهادات، دار النفائس ، الأردن،ط2005.1.
      - \* جمال الدين عطية، نحو تفعيل مقاصد الشريعة، دار الفكر دمشق، (د ط)، 2003
- \* جميل محمد مبارك، نظرية الضرورة الشريعة حدودها وضوابطها ، دار الوفاء المنصورة- القاهرة، ط1،1997.
  - \* الجيلالي المريني، القواعد الأصولية عند الإمام الشاطبي، دار ابن القيم، الدمام ، السعودية و دار ابن عفان، القاهرة، ط1، 2002.
  - \* الحبيب بن الخوجة، المقاصد بين علمي أصول الفقه و مقاصد الشريعة (دراسة لكتاب مقاصد الشريعة لابن عاشور)، وزارة الأوقاف بدولة قطر، ط1، 2000.
    - \* حمادي العبيدي ،الشاطبي ومقاصد الشريعة ، دار قتيبة ، ط1، 1992.
    - \* زياد محمد احميدان، مقاصد الشريعة الإسلامية، مؤسسة الرسالة ببيروت، ط1،2004.

- \* زين العابدين العبد محمد النور، رأي الأصوليين في المصلحة والاستحسان، دار البحوث الإسلامية و دراسة التراث ، الإمارات، ط01، 2004.
  - \* سعيد رمضان البوطي، ضوابط المصلحة في الشريعة الإسلامية، مؤسسة الرسالة ،ط6، 2000.
- \* الشنقيطي، محمد الأمين، نثر الورود على مراقي السعود، تحقيق وإكمال: محمد ولد سيدي واد حبيب الشنقيطي، دار المنارة، السعودية، ط3، 2002.
  - \* طه جابر العلواني، مقاصد الشريعة، دار الهدى، ببيروت ، ط10، 2001.
  - \* عادل الشيويخ ،تعليل الأحكام في الشريعة الإسلامية، دار البشائر للثقافة والعلوم، طنطا، طـ01 ، 2000.
  - \* عبد الرحمان إبراهيم الكيلاني ،قواعد المقاصد عن الإمام الشاطبي، المعهد العالمي للفكر الإسلامي ودار الفكر دمشق ، ط01، 2000.
    - \* عبد الحفيظ قطاش، الأصول الكبرى لنظرية المقاصد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2006.
      - \* عبد الحكيم السعدي، مباحث العلة في القياس، دار البشائر الإسلامية ، بيروت ، ط1، 2000
  - \* عبد الرحمان بن معمر السنوسي، اعتبار المآلات ومراعاة نتائج التصرفات ،دار ابن الجوزي، السعودية ، ط1، 1424
  - \* عبد الرحمن إبراهيم الكيلاني، قواعد المقاصد عند الإمام الشاطبي، المعهد العالمي للفكر الإسلامي و دار الفكر، دمشق، ط1، 2000.
    - \* عبد الكريم النملة، إتحاف ذوي البصائر بشرح روضة الناظر، دار العاصمة، السعودية ، ط1، 1996.
      - \* عبد الله الكمالي ، مقاصد الشريعة في ضوء فقه الموازنات، دار ابن حزم، ط1، 2000.
    - \* عبد الله بن إبراهيم العلوم الشنقيطي، نشر البنود على مراقي السعود، (د دار الطبع)، (د ط)، (د ت)
    - \* عبد الجميد الصغير، الفكر الأصولي وإشكالية السلطة العلمية، المؤسسة الجامعية للدراسات، بيروت، ط1، 1994.
      - \* عمر بن صالح بن عمر، مقاصد الشريعة عند الإمام العز، دار النفائس، الأردن، ط1، 2003.
    - \* عيسى منون، نبراس العقول في تحقيق معنى القياس عند علماء الأصول، عناية : إدارة الطباعة المنيرية، مطبعة التضامن الأخوي، ط1، (د ت)
      - \* القرضاوي، يوسف، مدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، مؤسسة الرسالة ، بيروت، ط1997.
- \* محمد الزحيلي، مقاصد الشريعة أساس حقوق الإنسان (ضمن مجموعة بحوث، بعنوان: مقاصد الشريعة محور حقوق الإنسان، مجموعة من الباحثين ، سلسلة كتاب الأمة رقم 87)، وزارة الأوقاف و الشؤون الدينية بدولة قطر، ط1، 2002.
  - \* محمد بن حين بن حسن الجيزاني ، معالم أصول الفقه عند علماء السنة، دار ابن الجوزي ، السعودية، ط1، 1996.
  - \* محمد سعد بن أحمد اليوبي، مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة، دار الهجرة ، الرباط،ط1، 1998.

- \* مصطفى بن كرامة مخدوم، قواعد الوسائل في الشريعة الإسلامية، دار إشبيليا ، السعودية، ط1، 1999.
  - \* مصطفى زيد، المصلحة في التشريع الإسلامي، عناية: محمد يسري، دار اليسر، مصر، ط3، 2006.
    - \* مناع القطان ، تاريخ التشريع الإسلامي، دار المعارف ، الرياض،ط2، 1996.
    - \* نور الدين الخادمي ، الإحتهاد المقاصدي، مكتبة الرشد، السعودية، ط1، 2005.
  - \* نور الدين عباسي، الإحتهاد الإستصلاحي حجيته و ضوابطه، دار ابن حزم السعودية، ط1. 2004.
    - \* وهبة الزحيلي ،أصول الفقه الإسلامي، دار الفكر ، دمشق، (د ط)، 2003.
    - الوجيز في أصول الفقه، دار الفكر ، دمشق، ط1 معادة ، 1999.
    - نظرية الضرورة الشرعية، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط5، 1997.
    - \* وورقية عبد الرؤوف، ضوابط الإحتهاد التنزيلي، دار لبنان، بيروت، ط1، 2003.
- \* يوسف العالم، نظرية الضرورة في الفقه الجنائي الإسلامي والقانون الجنائي الوضعي، دار النهضة،القاهرة و مطبعة جامعة القاهرة،
  - \* يوسف حامد البدوي، المقاصد العامة للشريعة الإسلامية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ودار العلمية للكتاب الإسلامي، ط2، 1994.

## كتب الفقه

#### أ: المصادر الفقهية

- \* ابن تيمية، تقي الدين أحمد ، مجموع الفتاوى ت: عامر الجزار و أنور الباز، دار الوفاء المنصورة، ط3،2005.
- \* ابن رشد الحفيد أبو الوليد محمد بن أحمد، بداية المجتهد ونهاية المقتصد، تح: علي محمد معوض و عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، ببيروت، ط1،1996.
  - \* إطفيش، محمد بن يوسف بن عيسى، شرح النيل وشقاء الغليل ،مكتبة الإرشاد،
- \* الحطاب، أبي عبد الله محمد بن محمد مواهب الجليل لشرح مختصر خليل، ت: زكريا عميرات دار الكتب العلمية ببيروت ط1،1995.
  - \* الدردير، أبو البركات أحمد بن محمد بن أحمد، الشرح الكبير على الرسالة، مع تقريرات عليش، إحياء الكتب العلمية عيسى البابي (دط) و (دت)
  - \* الصاوي، أحمد بن محمد ، حاشية الصاوي على الشرح الصغير، ت: مصطفى كمال وصفي ، دار المعارف القاهرة (د ط) و (د ت)
  - \* القرافي، شهاب الدين أحمد بن إدريس، ا الذخيرة، ت:محمد بوخبزة، دار الغرب الإسلامي، ط1،1994.
- \* الكاساني، علاء الدين أبو بكر بن مسعود، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، دار الكتب العلمية ، بيروت، ط2، 1986.

#### ب: المراجع الفقهية

- \* على حفيف، أحكام المعاملات الشرعية، دار الفكر العربي ط3 (دت ط)
- \* القرضاوي، يوسف بن عبد الله، فقه الزكاة ،مكتبة رحاب، الجزائر، ط 20
- \* محمد على جمعة، المدخل إلى دراسة المذاهب الفقهية، دار السلام، مصر، ط1،2004.

#### كتب المديث وشروحه

- \* ابن العربي، أبوبكر محمد بن عبد الله: عارضة الأحوذي بشرح سنن الترمذي، دار الكتب العلمية ، (د ط) (د ت)
  - \* ابن حنبل، مسند الإمام أحمد : تح: أحمد محمد شاكر، دار الحديث، القاهر ة، ط1،1995.
- \* ابن عبد البر، أبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد، الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار، تح: عبد المعطي أمين قلعجي، دار قتيبة، بيروت و دار الوعي، القاهرة، ط1، 1993.
  - \* أبو الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي: عون المعبود شرح سنن أبي داوود، معه شرح ابن القيم، تح:عبد الرحمن محمد عثمان، المكتبة السلفية، المدينة المنورة، ط2،1969.
- \* أبو داوود سليمان بن الأشعث: سنن أبي داوود مع معالم السنن للخطابي، عزت عبيد الدعاس و عادل السيد، دار ابن حزم ، بيروت، ط1،1997.
- \* أبو عوانة، يعقوب بن إسحاق الأسفرائين: مسند أبي عوانة، تح: أيمن بن عارف الدمشقي دار المعرفة ببيروت ، ط1، 1998.
  - \* أبو يعلى الموصلي، أحمد بن علي بن المثنى التميمي: مسند أبي يعلى الموصلي ، تح: حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث دمشق، ط1، 1973.
    - \* أبي عبد الله الحاكم النيسابوري: المستدرك على صحيحين ، دار الحرمين، السعودية ،ط1،1997.
      - \* الألباني، محمد ناصر الدين: صحيح سن الترمذي، مكتبة المعارف، الرياض، ط1، 2000.
    - صحيح الأدب المفرد للبخاري، مكتبة الدليل، السعودية، ط4، 1997.
    - ضعيف الجامع الصغير وزيادته، ا المكتبة الإسلامي، بيروت، ط3،1988.
  - \* الترمذي، أبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة: الجامع الصحيح وهو (سن الترمذي)، تح: أحمد محمد شاكر، مطبعة مصطفى البابي الحليي، ط2، 1978.
- \* الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد: المعجم الكبير، تح: حمدي عبد الحميد السلفي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، ط2،1983.
  - \* العسقلاني ،أحمد على بن حجر: فتح الباري شرح صحيح البخاري تح: محمود بن الجميل، مكتبة الصفا، القاهرة، ط1،2003.

- \* على حسن الحلبي وإبراهيم طه القيسي وحمد محمود مراد: موسوعة الأحاديث والآثار الضعيفة، مكتبة المعارف الرياض، ط1، 1999.
- \* الكشمتيري محمد أنور شاه بن معظم شاه، الهندي : العرف الشذي لشرح سنن الترمذي، تح: محمد أحمد شاكر مؤسسة ضحى، ط1، (د ت)
  - \* النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب: السنن الكبرى، تح: حسن عبد المنعم شلبي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط1، 2001.
- \* النووي، محمد الدين بن زكريا: شرح النووي على صحيح مسلم، تح: محمود بن عبادي بن عبد الحليم ،مكتبة الصفا، ط1، 2003.

## كتب التغسير و علوم العرآن

- \* ابن باديس عبد الحميد :مجالس التذكير من كلام العلامة الخبير، وزارة الشؤون الدنية، الجزائر، ط1،1982.
- \* ابن كنير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر: تفسير القرآن العظيم، تح: محمد بن الجميل و وليد بن محمد بن سلام وخالد بن محمد بن عثمان، مكتبة الصفا، القاهرة، ط1،2002.
- \* البقاعي، برهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر: تفسير البقاعي (نظم الدرر في تناسب الآيات و السور)، تح: عبد الرزاق غالب المهدي ، دار الكتب العلمية، بيروت (د ط)،1995.
  - \* القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن، ، تح: عماد زكي البارودي وخير سعيد، المكتبة التوفيقية ، القاهرة، مصر، (د ط) (د ت).
    - \* الحصاص، أبو بكر أحمد بن علي الرازي: أحكام القرآن، دار الكتاب العربي، بيروت، (د ط) (د ت).
- \* الرازي، فخر الدين محمد بن عمر بن حسن: تفسير الكبير (مفاتيح الغيب) ،دار الفكر، بيروت، ط1،1981.
  - \* الزمخشري حار الله أبي القياس محمد بن عمر: تفسير الكشاف تح: عادل أحمد عبد الوهاب الموحود و علي محمد معرض مكتبة العبيكان ، الرياض، ط1،1987

### كتب العامة و الغكر الإسلامي

- \* ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم : رسالة في العقل والروح ضمن مجموعة الرسائل المنبرية، مجموعة من العلماء ،إدارة الطباعة المنبرية لصاحبها محمد منير عبدة أغا الدمشقي، (د ط)، (د ت)
  - \* ابن قيم، إعانة اللهفان من مصائد الشيطان، محققة غير أن المحقق غير مذكور، دار العقيدة،القاهرة، ط1، 2003.
- \* حبنكة الميداني، عبد الرحمن بن حسن: ضوابط المعرفة وأصول الإستدلال والمناظرة، دار القلم، دمشق، ط1، 1993.
  - \* دراز، محمد عبد الله: الدين، بحوث ممهدة لدراسة الأديان، دار القلم، الكويت، (دط) (دت).
- \* سعود بن عبد العزيز الخلف: دراسات في الأديان اليهودية و النصرانية، مكتبة أضواء السلف، الرياض، ط1، 1997.

- \* طالبي عمار: اصطلاحات الفلاسفة، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، (د ط)، 1983.
- \* عبد الرحمن بن محمد بن عبد الرحمن بن ملوح: موسوعة نظرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول صلى الله عليه وسلم، دار الوسيلة، السعودية، ط1،1988.
  - \* الفارابي، أبو نصر: الألفاظ المستعملة في المنطق تح: محسن مهدي، دار المشرق، ببيروت، ط2، (د ت) .

## كتب التراجع واليسر

- \* ابن عماد ، أبي الفلاح عبد الحي بن أحمد بن محمد، شذرات الذهب في معرفة أخبار من ذهب، تح: عبد القادر الأرنؤوط و محمد الأرنؤوط، دار ابن كثير\_ دمشق، ط1، 1988.
  - \* ابن فرحون، إبراهيم بن نور الدين، الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب، تح: مأمون بن مجيى الدين الجنان دار المكتبةالعلمية ط1، 1996.
    - \* ابن قاضي شهبة، طبقات الشافعية، اعتنى به : عبد العليم حان، عالم الكتب بيروت، ط1، 1987.
- \* ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر: البداية و النهاية، تح: محمد محمد تامر و شريف محمد و محمد عبد العظيم و محمد سعيد محمد ، دار الوعي، الجزائر، (د ط) 2006.
  - \* أبو بكر بن هداية الله الحسيني، طبقات الشافعية، تح: عادل نويهض، دار الأفاق الجديدة، بيروت، ط1971.
  - \* الأدنروي، أحمد بن محمد، طبقات المفسرين ،تح:سليمان بن الصالح الخزي، مكتبة العلوم والحكم في المدينة المنورة ط1،1997.
    - \* إلياس سركيس، معجم المطبوعات العربية، منشورات مكتبة المرعشي النجفي، (د ط)، 1410هـ.
- \* البغدادي، إسماعيل باشا، هدية العارفين وأسماء المؤلفين و أثار المصنفين، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ج1طبع سنة 1950(معادة) و ج2 طبع سنة 1955( معادة).
  - \* خير الدين الزركلي ، الأعلام ، دار العلم للملايين، ط5،1980.
- \* الداودي، محمد بن علي بن أحمد، طبقات المفسرين، تح: علي محمد عمر، مكتبة وهبة، القاهرة ، ط2، 1994.
- \* الذهبي ، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان، سير أعلام النبلاء، تح: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، ط9، 1993.
- \* السبكي، تاج الدين، عبد الوهاب بن على بن عبد الكافي، طبقات الشافعية الكبرى، تح: محمود محمد الطناحي و عبد الفتاح محمد الحاو، دار إحياء الكتب العربية، مطبعة عيسى البابي، ط1،1964.
- \* السخاوي، محمد بن عبد الرحمن، الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، دار مكتبة الحياة، بيروت، (د ط) (د ت) .
  - \* السيوطي، حلال الدين، طبقات المفسرين، تح: على محمد عمر،مكتبة وهبة، القاهرة، ط1، 1976.
  - \* السيوطي، عبد الرحمان، بغية الوعاة في طبقات اللغويين، تح: محمد إبراهيم أبو الفضل، دار الفكر، ط2، 1979.

- \* شهاب الدين أبي الفضل احمد بن علي العسقلاني، الدرر الكاملة في أعيان المائة الثامنة، تح: محمد عبد المعيد ضمان دائرة المعارف الثمانية المعارف (د ط) 1972.
- \* الشوكاني، محمد بن علي، البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، تح: حسن العمري، دار الفكر، دمشق، ط1، 1998.
  - \* الشيرازي الشافعي، طبقات الفقهاء، تح: إحسان عباس، دار الرائد العربي، (د ص) 1970.
    - \* عادل نويهض، معجم المفسرين، مؤسسة نويهض الثقافية، بيروت، ط1988.
    - \* عمر رضا كحالة، معجم المؤلفين، مكتبة المثنى دار إحياء التراث العربي، (د ط) ، (د ت) .
  - \* مخلوف ، محمد بن محمد ، شجرة النور الزكية، المكتبة السلفية ، القاهرة، (د ط)، 1349هـ.

#### كتب المعاجم و اللغة

- \*ابن الأثير، المجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد الجزري: النهاية في غريب الحديث و الأثر ، تح: طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمد الطناحي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، (د ط)(د ت).
- \*ابن منظور، محمد بن مكرم: لسان العرب تح: نخبة من العمال بدار المعارف، دار المعارف، القاهرة، (د ط) (د ت).
  - \*الاصفهاني، الحسين بن محمد: مفردات غريب القرآن، تح: محمد سيد كيلاني، دار المعرفة، بيروت، (د ط) (د ت).
- \*الأنصاري، زين الدين أبو يحي زكريا بن محمد بن زكريا: الحدود الأنيقة والتعريفات الدقيقة، تح: مازن المبارك، دار الفكر المعاصر، بيروت، ط1، 1991.
  - \*الجرحاني، على بن محمد الشريف: التعريفات، مكتبة لبنان، (د ط)، 1985.
  - \*الجوهري، إسماعيل بن حماد: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تح: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط4، 1990.
  - \*الرازي، محمد ابن أبي بكر بن عبد القادر: مختار الصحاح محمد ، ضبط: مصطفى ديب البغا، دار الهدى، عين ميلة، الجزائر، ط4، 1990.
- \*الزبيدي، محمد مرتضى الحسيني: تاج العروس من جواهر القاموس، تح: عبد الستار محمد فراج، وزارت الإرشاد والإفتاء ،الكويت، (د ط)، 1965.
  - \*الزمخشري حار الله محمد بن عمر: أساس البلاغة، تح: محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1،1998.
    - الفائق في غير بن الحديث والأثر، تح: على محمد البخاري و محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر، بيروت، (د ط)، 1993.
  - \*الفيروز آبادي، محمد الدين محمد بن يعقوب بم محمد بن إبراهيم :القاموس المحيط، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1995.

- \*الفيومي، أحمد بن محمد، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، المكتبة العصرية، صيدا، لبنان، ط1، 1996.
  - \*الكفوي،أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني: الكليات، مؤسسة الرسالة ، بيروت، ط1، 1992.
    - \* مخلوف، حسين محمد: كلمات القرآن تفسير وبيان، مكتبة رحاب، الجزائر، (د ط) (د ت)

## الرسائل و الدوريات و المجلات

- \*سميح عبد الوهاب الجندي، أهمية المقاصد في الشريعة الإسلامية إشراف: الدكتور، حسن محمد الأهدل، دار الأيمان، مصر و دار لقمان (د ت) (ود ط)
  - \*صونيا وافق، حفظ العرض في القرءان الكريم ، رسالة دكتوراة من جامعة الأمير عبد القادر بدولة الجزائرلسنة 2003، إشراف الدكتور، أحمد رحماني مكتبة الدوريات بأدرار رقم 20.
- \*الساسي حسناوي: صيانة العرض و النسب في القرآن الكريم، مذكرة ماجستير من جامعة الأمير عبد القادر قسنطينة، 1999إشراف: سعيد فكر دوريات أدرار، رقم169.
- \*سوابغة محلوف: مقاصد الشريعة عند ابن عاشور، ماجستير قسنطينة 1996، إشراف إسماعيل يحي رضوان مكتبة الدوريات بأدرار رقم76.
- \*عادل مبارك المطيرات: أحكام الجوائح في الفقه الإسلامي وصلتها بنظري الضرورة والظروف الطارئة مذكرة ماحستير، إشراف محمد بلتاجي حسان(د ط)،2001.
  - \*عبد الرؤ ف دبابش: حرمة الأحساد و أثرها في التشريع الإسلامي، ماحستير من المعهد العالي بباتنة،لسنة 1997/1996، إشراف محمد محدة.
- \*عبد الرحمان يوسف القرضاوي: نظرية المقاصد بين ابن تيمية وجمهور الأصوليين، إشراف محمد بلتاجي حسان (د ط) (د ت).
- \*عبد الرحمن عبد الجميد جمعة الجزازي، القواعد الفقهية المستخرجة من أعلام الموقعين، تقديم بكر بن عبد الله أبو زيد، دار أبن القيم ودار أبن عفان ،ط1، 1421ه.
  - \*حبيبة معنصر: مقصد الحرية عند ابن عاشور، ماجستير من جامعة قسنطينة لسنة 2003/2002، مكتبة الدوريات بجامعة الأمير ،رقم216(73/1).
    - \* مجلة المسلم المعاصر عدد 103 السنة السادسة و العشرون.
    - \*مقاصد الشريعة أفاق وتجديد (محلة )، حوارات مع المفكرين، دار الفكر، دمشق، ط1، 2002.
    - \*عز الدين بن زغيبة: المقاصد العامة للشريعة الإسلامية ، أطروحة دكتوراة، إشراف محمد أبو الاجفان، لسنة1994 دوريات أدرار رقم51
- \*منصور رحماني: حفظ النفس في الشريعة الإسلامية، مذكرة ماجستير جامعة قسنطينة، إشراف: الدكتور، محمد محدة، دوريات أدرار، رقم (211)، 1993.

# فهرس الموضوعات الغدل الأول

| تحديد مغموم الضروريات وبيان عددما                                    | 01 |
|----------------------------------------------------------------------|----|
| ~ <b>i</b> q <b>v</b> !                                              | 02 |
| المهديث الأول: مغموم الضروريات الحمس وبيان مسطحاتما                  | 03 |
| تقحيم                                                                | 04 |
| المطلب الأول: المغاحد الضرورية وتعريفها                              | 04 |
| *الفرع الأول: مصطلح المقاصد                                          | 05 |
| - البند الأول: المقاصد لغة و اصطلاحا<br>- البند الأول: المقاصد لغة و | 05 |
| - البند الثاني: علاقة المقاصد بالمصالح                               | 10 |
| - البند الثالث: الفرق بين المقاصد و المصالح                          | 11 |
| *الفرع الثاني: مصطلح الضرورة                                         | 12 |
| - البند الأول: تعريف الضرورة لغة و اصطلاحا                           | 12 |
| - البند الثاني: تعريف المقاصد الضرورية                               | 15 |
| - البند الثالث: نظرة حول تعريف الشاطبي                               | 17 |
| <ul> <li>البند الرابع: تعریف المعاصرین للمقاصد الضروریة</li> </ul>   | 18 |
| العلاحة:                                                             | 19 |
| المطلب الثاني: بيان المصطلحات خات الصلة بالمخاصد الضرورية            | 19 |
| Mi-ji                                                                | 18 |
| * الفرع الأول: مصطلح المصلحة                                         | 20 |
| - البند الأول: معنى المصلحة عند أهل اللغة                            | 20 |
| - البند الثاني: معناها عند العلماء                                   | 20 |
| - البند الثالث: دلالة المعاني اللغوية للمصلحة أشتات                  | 21 |

| - البند الرابع: المصلحة اصطلاحا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| الفرع الثاني: مصطلح المناسبة أو المناسب الضروري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | *  |
| - البند الأول: تعريف المناسبة لغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
| - البند الثاني: المناسبة اصطلاحا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |    |
| - البند الثالث: العلاقة بين المناسبة و المصلحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |
| الفرع الثالث: مصطلح لأصول والكليات الضرورية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | *  |
| - البند الأول: معنى مصطلح الأصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |    |
| - البند الثاني: معنى مصطلح الكليات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    |
| - البند الثالث: معنى الكل عند المناطقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| - البند الرابع: رأينا في تحديد المصطلح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| العلاحة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | *  |
| لمرحده الثاني: بيان عدد الضروريات وحصرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 11 |
| 7444                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | \$ |
| لمطلب الأول: الضروريات عند القدامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 11 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 71 |
| ناديم:<br>تاكيم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |    |
| <u>ت</u> حيم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ĭ  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ĭ  |
| <b>قديم:</b><br>الفرع الأول: عدد الضروريات عند القدامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ĭ  |
| قديم:<br>الفرع الأول: عدد الضروريات عند القدامي<br>- البند الأول: اكتشاف الضروريات الخمس                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ĭ  |
| قديم:<br>الفرع الأول: عدد الضروريات عند القدامي<br>- البند الأول: اكتشاف الضروريات الخمس<br>- البند الثاني: الاختلاف في تسمية الضروريات الخمس                                                                                                                                                                                                                                            | *  |
| قديم: الفرع الأول: عدد الضروريات عند القدامي - البند الأول: اكتشاف الضروريات الخمس - البند الثاني: الاختلاف في تسمية الضروريات الخمس - البند الثالث: علاقة النسل بالنسب                                                                                                                                                                                                                  | *  |
| الفرع الأول: عدد الضروريات عند القدامي - البند الأول: اكتشاف الضروريات الخمس - البند الثاني: الاختلاف في تسمية الضروريات الخمس - البند الثالث: علاقة النسل بالنسب - البند الثالث: الاختلاف في ضروري العرض                                                                                                                                                                                | *  |
| الفرع الأول: عدد الضروريات عند القدامي  - البند الأول: اكتشاف الضروريات الخمس - البند الثاني: الاختلاف في تسمية الضروريات الخمس - البند الثالث: علاقة النسل بالنسب الفرع الثاني: الاختلاف في ضروري العرض - البند الأول: مناقشة الرأي القائل بضرورية العرض                                                                                                                                | *  |
| الفرع الأول: عدد الضروريات عند القدامي  الفرع الأول: اكتشاف الضروريات الخمس  البند الثاني: الاختلاف في تسمية الضروريات الخمس  البند الثالث: علاقة النسل بالنسب  الفرع الثاني: الاختلاف في ضروري العرض  البند الأول: مناقشة الرأي القائل بضرورية العرض  البند الثاني: أدلة اعتبار العرض ضروريا سادسا والرد عليه                                                                           | *  |
| الفرع الأول: عدد الضروريات عند القدامي الفرع الأول: اكتشاف الضروريات الخمس البند الأول: اكتشاف الضروريات الخمس البند الثاني: الاختلاف في تسمية الضروريات الخمس الفرع الثاني: الاختلاف في ضروري العرض الفرع الثاني: الاختلاف في ضروري العرض البند الأول: مناقشة الرأي القائل بضرورية العرض البند الثاني: أدلة اعتبار العرض ضروريا سادسا والرد عليه الفرع الثالث: مبررات الحصر عند القدامي | *  |

## المطلب الثاني: عدد الدروريات عند المعادرين

| : <b>******</b>                                                                | 63                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| الفرع الأول: رأي المعاصرين في عدد الضروريات                                    | 63                                      |
| - البند الأول: المعاصرون ورأيهم في عدد الضروريات                               | 63                                      |
| - البند الثاني: المقاصد الضرورية في نظر المجددين                               | 64                                      |
| - البند الثالث: تبريرات المعاصرين للزيادة على الضروريات الخمس،                 | ں۔66                                    |
| الفرع الثاني: الإضافات المقاصدية عند المعاصرين                                 | 68                                      |
| - البند الأول:ضروري العدل                                                      | 68                                      |
| - البند الثاني: مقصد الحرية                                                    | 72                                      |
| <ul> <li>البند الثالث: حفظ الأمن و الكرامة الإنسانية و حفظ الدولة</li> </ul>   | 74                                      |
| - البند الرابع: حفظ الكون و حفظ الجسد                                          | 77                                      |
| ُ الفرع الثالث: المقاصد برؤية جديدة                                            | 80                                      |
| <ul> <li>البند الأول: رأي طه جابر العلواني والمقاصد العالية الحاكمة</li> </ul> | 80                                      |
| <ul> <li>البند الثاني: رأي جمال الدين عطية والمجالات المقاصدية</li> </ul>      | 82                                      |
| - البند الثلث: رِأية طه عبد الرحمن                                             | 84                                      |
| - البند الرابع: أدلة بعض المعاصرين على خماسية المقاصد                          |                                         |
| منا قشتها                                                                      | 86                                      |
| : <b>==</b>                                                                    | 88                                      |
| الغدل الثانبي                                                                  |                                         |
| نرتیب الخروریات بین القدامی و المعاصرین                                        | 89                                      |
|                                                                                | 90                                      |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                          | 01                                      |
| لمبحث الأول: ترتيب الخروريات عند القدامي                                       | 91                                      |
| قحيم                                                                           | 92                                      |
| لمطلب الأول: القدامي و ترتيب الدروريات                                         |                                         |
|                                                                                | 93                                      |
| 243                                                                            | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |

| 94      | * الفرع الثاني: الخلاف في ترتيب النسل و العقل               |
|---------|-------------------------------------------------------------|
| 96      | * الفرع الثالث: تقديم الكل على الدينية                      |
| 99      | الخلاصة: مع جدول ترتيب الضروريات عند العلماء                |
| ارک 105 | المطلب الثاني: تبريرات ترتيب الصروريات عند القدامي و معي    |
| 105     | * الفرع الأول: الآمدي وتبرير ترتيب الضروريات                |
| 105     | * الفرع الثاني: تبرير الجزري وغيره                          |
| 109     | * الفرع الثالث: معيار ترتيب الضروريات عند القدامي           |
| 110     | - المعيار القائم على الوجود التعبدي للإنسان                 |
| 111     | - المعيار القائم على الوجود الذاتي للإنسان                  |
| 112     | :======================================                     |
|         | المهدي الثاني: ترتيب الخروريات عند المعاحرين                |
|         | وټېريراټمه 113                                              |
| 114     | المطلب الأول: ترتيب المعاصرين وتبريراتمو                    |
| 114     | **************************************                      |
| 114     | * الفرع الأول: ترتيب القائلين بالحصر                        |
| 115     |                                                             |
| 117     | - البند الثاني: مناقشة الأستاذ قطاش في دع س                 |
| ي       | - البند الثالث: الترتيب المختار للدكتورين المريني و الريسون |
| 116     | ومناقشته                                                    |
| 119     | * الفرع الثاني: رأي الشيخ علي جمعة في الترتيب               |
|         | * الفرع الثالث: المعيار المعتمد في الترتيب الضروريات عند    |
| 123     | المعاصرين                                                   |
| رورية   | المطلب الثاني: إشكالية الترتيب عند تفعيل المقاحد الن        |
|         |                                                             |
| 124     | <u>;22-74</u> :                                             |

| 128 | * الفرع الثالث: المعاصرون و إشكالية الاولويات                           |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|
| 131 | العلاحة                                                                 |
|     | الغدل الثالث                                                            |
| Ę   | أثر الاختلاف في ترتيب المقاحد الضرورية على الفرو                        |
|     | द्रांपक्षा<br>इ                                                         |
| 134 |                                                                         |
|     | المبحث الأول: المقاحد الخرورية بين التخييق و التوسيع                    |
| 135 | <i>፟፟፟፟ቖዾ</i> ኯ፞ቚ፧                                                      |
|     | المطلب الأول: المقاحد الضرورية خدائدها و موقعها في البناء               |
|     | المقاصدي 135                                                            |
| 136 | *الفرع الأول:التضييق و التوسيع في إعمال المقاصد الضرورية                |
| 136 | -<br>البند الأول:القائلون بالعمل بالمصلحة مطلقا                         |
| 138 | - البند الثاني: القائلون بالمصلحة الملائمة أو بشروط معينة               |
| 138 | * الفرع الثاني: خصائص المقاصد الضرورية                                  |
| 139 | - البند الأول: مقاصد قر آنية                                            |
| 140 | - البند الثاني: مقاصد إنسانية                                           |
| 142 | <ul> <li>البند الثالث: خاصية الشمول أو خاصية العموم في تكليف</li> </ul> |
| 143 | * الفرع الرابع: موقع المقاصد الضرورية داخل البناء المقاصدي              |
| 143 | - البند الأول: أقسام المقاصد الشرعية                                    |
| 144 | - البند الثاني:موقع المقاصد الضرورية في البناء المقاصدي                 |
|     | - البند الثالث: وجُّهة نظر في موقع الضروريات في البناء                  |
| 147 | المقاصدي                                                                |
| ž.  | المطلب الثاني: علاقة الأحكام الشرعية علمة احداد الضرور                  |

127...

\* الفرع الثاني: الشاطبي وإشكالية الأولويات

| 150      | <u>تقریم:</u>                                                 |
|----------|---------------------------------------------------------------|
| 150      | * الفرع الأول: العز ومعيار ا ربط الأحكام بالمقاصد             |
| 153      | - البند الأول: المعيار الموضوعي عند العز                      |
| 155      | - البند الثاني:المعيار الشكلي عند العز                        |
| 156      | - البند الثالث: سبب استعمال العز للمعيارين                    |
| 157      | - البند الرابع: آليات الآخذ بالمعيار الموضوعي عند العز        |
| 160      | * الفرع الثاني: الشاطبي و معيار معرفة المقاصد و الأحكام       |
| 160      | - البند الأول: تحديد المسألة عند الشاطبي                      |
| 162      | - البند الثاني: الشاطبي و المعيار الموضوعي                    |
| 164      | - البند الثالث: المعيار الشكلي عند الشاطبي                    |
| **       | - البند الرابع: آليات الآخذ بالمعيار الموضوعي عند الشاه       |
| لماء 171 | * الفرع الثالث: طرق معرفة الأحكام و المصالح عند بعض العا      |
| 171      | - البند الأول: القرافي والمعيار الموضوعي                      |
| 172      | - البند الثاني: مصطفى زيد و المعيار الموضوعي                  |
| سالح 174 | - البند الرابع:الخادمي ومعايير التعرف على الأحكام والمع       |
| 175      | العلاحة:                                                      |
|          | المبحث الثاني: بماخج تطبيقية عن أثر الاختلاف                  |
| 177      | :-7441                                                        |
| 178      | المطلب الأول: الضروريات الحمس وأثرها على الغروع               |
| 178      | * الفرع الأول: دراسة الضروريات بين النظرية و التطبيق          |
| 178      | * الفرع الثاني: جوانب تأثير الضروريات على الفروع              |
| 180      | <ul> <li>البند الأول: المقاصد الضرورية مؤكدة للحكم</li> </ul> |
| 185      | - البند الثاني: المقاصد الضرورية مقررة للحكم                  |
| 188      | - البند الثالث: المقاصد الضرورية مرجحة لحكم على آخر           |
|          | أمثلة ذلك:                                                    |
| 189      | - إخراج القيمة بدل العين في الزكاة                            |
| 190      | - مسألة زكاة الخضروات                                         |

# المطلب الثالث: مسائل تطبيقية لأثر الضروريات على الفروع

| تقديم                                             | 192 |
|---------------------------------------------------|-----|
| * الفرع الأول: مسائل تطبيقية من الفقه القديم      |     |
| - البند الأول: مسألة التترس                       | 192 |
| - البند الثاني: مسألة التولي يوم الزحف            | 194 |
| - البند الثالث: أكل مال الغير في حالة الاضطرار    | 196 |
| - البند الرابع: الإكراه على الزنا                 | 197 |
| *الفرع الثاني: مسائل من الواقع المعاصر            | 199 |
| - البند الأول: مسألة حكم الإجهاض للمغتصبة         | 199 |
| - البند الثاني: مسألة قتل الرحمة من وجهة مقاصدية  | 206 |
| - البند الثالث: مسألة رتق غشاء البكارة لمن اغتصبت | 211 |
| العلاحة:                                          | 216 |
| *الخاتمة و النتائج                                | 217 |
| *التوحيات                                         | 220 |
| *ملخب الرسالة باللغتين (العربية والإنجليزية)      | 222 |
| الغمارس العامة                                    |     |
| * فمرس الآيات القرآنية                            | 228 |
| * فمرس الأحاديث النبوية                           | 230 |
| *فهرس الأعلام المترجم لهم                         | 232 |
| *قائمة المحادر و المراجع                          | 235 |
| * فهرس الموضوعات                                  | 246 |

